Speleo

ISSN: 2980-1095

1SSN: 2980-1567

Corresponding
Author

Murat Boz

Article History
Received

06 April 2024
Accepted

14 May 2025
Anahtar Kelimeler
Horasan, Horasan
Erenleri, Haci Bektas
Veli, Bektasilik.
Keywords
Khorasan, Khorasan

Erens, Haji Bektash
Veli, Bektashism.

Edeb Erkan Research Article

ISSN: 2980-1567 elSSN: 2980-1095 Edeb Erkan

2025, No. 7,135-153

Journal homepage: www.edeberkan.com https://doi.org/10.59402/EE007202508
L)

Check for
updates

Haci Bektas Veli ve Horasan baglantisi

Murat Boz © ror

Ozet

Haci Bektas Veli 6gretisinin ve Bektasiligin en temel niteliklerinden biri Horasan tasavvufu ve
Hoca Ahmet Yesevi'nin izleri ve etkilerinin bulunmasidir. Giiniimiizde Horasan; iran, Afganistan ve
Turkmenistan'l kapsayan bir bolgedir. Anadolu irfaninda Horasan bdlgesinin ve oradan Anadolu'ya
aktarilan marifetinin cok énemli yeri vardir. Bu aktarma faaliyeti Tirkmen gdcebe sufi dervisler
vasitasiyla gerceklestiriimistir. Bu sebeple Menakibnamelerde yer alan ve Anadolu'ya yerlesen
Turkmen gogebe dervisler i¢cin Horasan Erenleri tabiri kullaniimaktadir. Bu Turkmen dervislerinin
genel olarak Yesevi, Vefai, Naksibendi, Rifai, Haydari veya Kalenderi gibi tarikatlara intisap ettikleri
gorulmektedir. Horasan Erenlerinin Anadolu'ya intikallerinin Malazgirt Savasi sonrasinda baslayip
XIV. ylizyila kadar kademeli sekilde devam ettigi gortilmektedir. Bu stirecte Anadolu'ya dagilarak ve
kritik bolgelerde tekkelerini kurarak halki irsat etmeye baslamislardir. Horasandan Anadolu'ya intikal
eden bu Turkmen ulularindan en 6nemlisi Haci Bektas Velidir. Haci Bektas Veli, Sulucakarahdyik ve
civarinda bélge halkinin islam’a girmesi yéniinde telkinlerde bulunmus, ayirt etmeden tiim insanlara
hep beraber yasamayi, hosgorliyd, insani dederlerin kiymetini ve Allah'in affediciligini iceren bir
duslince ile yaklagsmistir. Haci Bektas Veli'nin Horasan bdlgesinden, Horasan tasavvuf ikliminden
ve marifetinden Anadolu'ya tasidigi Ehlibeyt sevgisi, Yesevilik 6gretisi ve ideali asirlar boyu Turk
Milletinin fituhat gayesinin 6nlint aydinlatan bir i1sik olmustur.

Haji Bektash Veli and Khorasan connection

Abstract

One of the most fundamental characteristics of Haji Bektash Veli's teaching and Bektashism
is the presence of traces and influences of Khorasan Sufism and Hodja Ahmet Yesevi. Today,
Khorasan; It is a region that includes Iran, Afghanistan and Turkmenistan. The Khorasan region
and its knowledge transferred from there to Anatolia have a very important place in Anatolian
lore. This transmission activity was carried out through Turkmen nomadic Sufi dervishes. For this
reason, the term Khorasan Saints is used for the Turkmen nomadic dervishes who are mentioned
in Menakibnames and settled in Anatolia. It is seen that these Turkmen dervishes generally belong
to sects such as Yesevi, Vefai, Naksibendi, Rifai, Haydari or Kalenderi. The transfer of Khorasan
Saints to Anatolia started after the Battle of Manzikert and began in the 14th century. It seems
to have continued gradually until the century. In this process, they began to guide the people by
scattering throughout Anatolia and establishing their lodges in critical regions. The most important
of these Turkmen greats who came from Khorasan to Anatolia is Haji Bektash Veli. Haji Bektash
Veli suggested that the people of Sulucakarahdyiik and its surroundings embrace Islam, and
approached all people without discrimination with an idea that included living together, tolerance,
the value of human values and God's forgiveness. The love of Ahl al-Bayt, the Yesevi doctrine and
ideal that Haji Bektash Veli brought to Anatolia from the Khorasan region, the Khorasan Sufi climate
and knowledge, have been a light illuminating the path of the Turkish Nation's goal of conquest for
centuries.

© 2025 The Author(s). Published by Ahmet Tasgin.
This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/).

135


https://www.edeberkan.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://doi.org/10.59402/EE007202508
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.59402/EE007202508&domain=pdf&date_stamp=2025-05-30
https://orcid.org/0000-0002-4905-9594
https://ror.org/05mskc574

Edeb Erkan

Giris

Musliman kiltir ve medeniyetinin tesekkilinde sehirlerin ve bu sehirlerde ortaya cikan
kiltlrlerin blylk manasi ve dnemi vardir. Bu olusan kdltdr, irfan ve marifet akimlari sehrin ruhuna
sirayet etmis ve zaman iginde bu sehirlerin adiyla anilir olmustur. Bu kapsamda Horasan tasavvuf
ekollinin ve marifet anlayisinin Anadolu'ya intikali ve burada yesermesi Misliman anlayisinin tarihsel
gelisiminde ve yayillmasinda dnemli bir yere sahiptir. Kokli bir tarihi gecmise dayanan Horasan,
kelime olarak "har" ve "asan” olmak Uzere eski Farsgada iki kelimenin birlesiminden meydana
gelir; "glinesin dogdugu yer, giines Ulkesi, dogu bolgesi” gibi manalara gelmektedir. GlinimUzde
Horasan denildiginde iran, Afganistan ve Tiirkmenistan'i kapsayan bir bélge akla gelmektedir. Orta
cagda cografyacilar bu bélge ile ilgili farkli tarifler yapmislardir. Horasan'in sinirlari bazen de Irak'in
dogusunda kalan tiim islam cografyasini kapsayacak seklinde ifade edilmistir (Cetin, 1998, s. 234).
Horasan kuzeyden Tirkmenistan, Harizm ve Maverainnehir ile ¢evrili genis bir cografi bolge olarak
tarif edilmistir. Ayrica; neredeyse islam cografyacilarinin geneli Horasan'i, immehéat denilen Belh,
Herat, Nisablr ve Merv seklinde olmak Uzere dort (ana) bolime ayirmiglardir. Horasan'in sinirlari,
tarihsel sireg icinde ve degisen kosullar ile her biri bagimsiz bir bélge olarak kabul edilen kisimlara
bolinmustir. Ancak yukarida yaptigimiz genis cografi tanim, kdltlrel ve tasavvufi agidan varligini
devam ettirmistir (Piyadeodlu, 2012, s. 93).

Horasan bélgesi, Hz. Omer déneminde baslatilan fetih harekati sonunda islam hakimiyetine
girmistir. Bu dénemden sonra Muslimanlik da Horasan'in toplum hayatinda etkin bir bicimde yer
almaya baslamistir. Abbasiler doneminde baski géren bir kisim Hz. Ali evladi (Ehlibeyt), Belh ve
Tlrkistan'a go¢ etmistir. Neticede her gegen giin bolgenin dini ve mezhebi yapisinda blyuk gesitlilik
gorulmeye baslanmistir. Bu durum sebebiyle Horasan, tasavvuf akimlarinin gelismesinde énemli bir
rol oynamis, buradan cikan mutasavviflarin etkisi sadece Horasan'a yonelik olmamis, daha sonra
Anadolu, hatta Balkanlar'a kadar yayilmistir (Bolat, 2003, s. 461).

“{slamiyet'in Horasan bdlgesine girisi ve orada tasavvuf akimlarinin yesermesi esasen gecmis
yuzyillarda bolgede hakim olan dinlerin mistik anlayislari sebebiyle alt yapi oldugundan dolayi ¢ok
hizli yayilmistir. Xll. ylzyildan itibaren Horasan bdlgesinde basta Yeseviyye tarikati olmak Uzere
farkh zdhd yaklasimlari olan tarikatlar gelismistir. Gelisen ¢ok sayidaki tarikat, metotlari bakimindan
genelde iki zUmre halinde tasavvufta ilerlemislerdir. Bunlardan ilki zihd ve takvayi esas alan "esma”
yolu, ikincisi ask ve cezbeye dayall “miisemma" yoluydu. ikinci yol esas itibariyle Horasan kaynakli
bir tasavvuf anlayisi olarak kabul gérduginden dolayi “"Horasan ekoll” olarak da isimlendirilmistir”
(Oztirk, 2001, s. 51).

Horasan tasavvuf ekolliinde en onde gelen sufi dnderlerin basinda Hoca Ahmet Yesevi
gelmektedir. Horasan tasavvufunun ve Yesevi tarikatinin Anadolu'ya intikali ise Haci Bektas Veli
ile gerceklesmistir. Bu noktada, XIlIl. ylzyil Anadolu ikliminde Haci Bektas Veli'nin Yesevi aidiyeti
one ¢ikmaktadir. Anadolu'da Yesevi varlidiyla ilgili bilgi veren baslica kaynaklar Haci Bektas Veli'nin
Yesevi ve Vefai-Babai bagini Haci Bektas Veli'nin tarikat silsilesinin Kudbeddin Haydar ve Lokman-i
Serahsi vasitasiyla Hoca Ahmet Yesevi'ye ve dolayisiyla Horasan'a dayandidi ifade edilmektedir
(Ocak, 1996, s. 62).

Horasan tasavvuf ekoll Haci Bektas Veli vasitasiyla Anadolu’ya yénelmis buradaki insanlari
irsat etmeye baslamistir. Hi¢ kuskusuz XIll. ylzyillda Anadolu'da 6nemli tasavvufi kisilik Nisabur
dogumlu ve Horasanli olan Haci Bektas Veli'dir. Vilayetname'ye gore Haci Bektas Veli'nin Anadolu'ya
gelisi bizzat Hoca Ahmet Yesevi'nin istegi lUzere olmustur:

“Ya Bektas, dedi, biz, bu yokluk yurdunda fazla kalamayiz, ahirete gideriz. Git, seni Rum'a saldik;
Sulucakarahdyuk'i sana yurt verdik, Rum'da gercek erenler, budalalar, sarhoslar ¢oktur; artik hicbir
yerde eglenme, hemen yura”.

Yine ayni kaynak, Haci Bektas Veli'nin bir glivercin donuna girerek dogruca Sulucakarahdytk'e
indigini kaydeder (Haci Bektas Veli Vilayetnamesi, s. 37). Bu minvalde bu calismada Haci Bektas Vel
ve Horasan baglantisi ortaya konulmaya calisilacaktir.

136



Edeb Erkan

1. Tuirkistan-Horasan Bolgesinde islam Tasavvufunun Kékenleri ve Gelismesi

Tirkistan-Horasan bélgesinde islam Tasavvufunun gelismesiniizah etmeden énce tasavvufun
ne oldugu konusunda bir miktar aciklama yapmamiz gerekir. islam tasavvufunun Tirkler arasinda
gelisimi sayan-1 dikkat bir husustur. Bu konuda biraz agiklayici bilgi sunmakta fayda vardir. Tasavvuf
genel itibariyle; islam'in zahir ve batin ydnleriyle yasanmasini gaye edinmis bir ilimdir. Bu yonler
elbette Kur'an'in ve Peygamber Efendimizin sliinneti 1siginda olacaktir. Turk kiltirl iginde tasavvuf
her dlizeyde insanin manevi egitimi ve kemale ermesi icin bir yol olarak gorilmustir. Bu baglamda
tasavvuf yasamin her alanini etkileyen bir ilim haline gelmistir. Tasavvuf ‘un temel kaideleri esas
itibariyle Kur'an ayetlerine dayanmaktadir. Ancak bu konuda sunu séylememiz gerekir ki tasavvuftaki
her kavram Kur'an'da yer almamaktadir. Bu kavramlarin bir kismi mifessirlerin ve ehlinin yorumlari ile
istidlal' edilmistir (Erkaya, 2015, s. 145).

Tasavvuf kelimesinin mensei incelendiginde; bu adlandirmanin kaynadi hususunda klasik
tasavvuf literaturinde bir dizi olasiliklar 6ne surulmektedir. Bunlardan bazilarini soylece ifade
edebiliriz.

a. Duruluk ve paklik anlamina gelen “safa” ve "safvet” kelimesi;
b. Allah Teala'nin huzurunda ilk safta olmalarina binden “es-saffu’levvel” terkibi;
c. Hz. Peygamber'in (a.s.) Ashab/Ehlu’'s-suffe'sinin “suffe” lafzi;

d. YUn anlamina gelen “saf" kelimesi.

Tasavvuf ilmi otoriteleri bu ihtimaller icerisinden Arap dili kaideleri ve kelime anlami yoninden
en makul olaninin “sGfi" ve “tasavvuf” lafizlarinin yin anlamina gelen “s0f" kelimesinden tiredigi
kanaatlerini ifade etmislerdir. Ancak diger ihtimallerin de anlam ve icerik yoniinden makul olabilecegini
belirtmislerdir. Klasik tasavvuf kaynaklari “s(fi" ve "tasavvuf” kelimesinin hangi tarihte ortaya ¢iktigina
dair kat'i ve kesin bir bilgi ortaya koyamamaktadir. Bu kelimenin Kur'an-1 Kerim'de gegcmedigi bilinen
bir gercektir ve Hz. Peygamber devrinde de kullaniimakta olduguna dair belirgin bir delil mevcut
degildir. Genel kabule gore bu kelimenin yaygin olarak Mislimanlar arasinda kullaniimaya baslandigi
Hicri Il. asrin ortalarinda gorilmektedir. Bu baglamda kendisine sGff ismi verilen ilk Kisinin Eb( Hasim
es-Saff (6.150/767) oldugu kabul edilmektedir.

Mdusliman toplumlarda, toplumu etkileyen iki biyik glic odagi goéze ¢arpmaktadir. Din
bilginleri ve sufi seyhleri. Ancak sufi seyhlerinin halk Uzerinde alimlerden daha etkili oldugu
distnulmektedir. ClnkU sufi seyhleri, halkin samimi baghhgini kazanabilmek icin onlarin daha
onceki inancglarina karsi tamamen yasaklayicl bir tutum yerine toleransi ve hosgoriyl esas
almislardir. Genel olarak sufi seyhlerinin, Hz. Muhammed'in soyundan geldigine ve bu sebeple
"seyyid" veya "“surefa” olduklarina inaniilmaktadir. Her tarikatin da Hz. Muhammed'e kadar giden
ve “silsile” denen bir zinciri bulunmaktadir. ilave olarak; tarikat liderlerinin, Allah’a bagliliklarinin,
emirlerine uyarak yasaklarindan kacinmalarinin bir mikafati olarak bazi kerametleri olduklarina
inaniimaktadir. Vecd Ustatlarina gore, sufilik ferdi bir aydinlanma ve trans sekli olabilir ama halk
icinde vecd halinde bir seyler géren kisinin, Tanriya yakinhdindan dolayi kendisine bazi olaganustu
gugclerin verildigine inanilir.

Horasan ekollinde gelisen bir Tlrk tarikati olan Yeseviyye ilk tarikatlar arasinda sayiimaktadir.
Tarikat kelimesi Turkcede "yol" anlamina gelmektedir. Tarikatlar, bir seyh etrafinda orgutlenmis
ve yapilanmis kuruluslardir. Seyh, tekkenin basdgretmeni ve rehberidir. Her tarikat genel olarak,
digerinden genel doktrinleriyle degil, gelistirdigi nafile ibadet sekilleri ile ayrilmaktadir. Bir tarikatin
kurucusu; muritler arasi iliskileri, nafile ibadeti ve zikir sekillerini vb. formule eder. Seyhin mdritleri
olan erkek veya kadinlar sadece ona uymakla kalmaz, varligina inanilan bir seyhler zincirine de
baglanmis olurlar (Eraydin, 1994, s. 233, 431).

Horasan olarak bilinen Maveraunnehir bélgesinde Hicrill. ylizyildan baslayarak son zamanlara
kadar 6nemli tasavvufi kisiliklerin temayuz ettigi ve pek ¢ok ekoliin kurucusunun bu bdlgeden ¢iktig
bilinmektedir. Bu sebeple Horasan'in, tasavvuf tarihinde énemli bir yeri bulunmaktadir. Buradaki ilk

1 lstidlal kelimesi mantik terimi olarak “bir iddiayi ispat etmek amaciyla delil ortaya koyma” anlaminda kullanilir.

137




Edeb Erkan

Miuslimanlar Irak ve Basra'dan bolgeyi fethetmek Gizere yollanan Arap askerleri olmuslardir. Muaviye
zamaninda da bolgeye farkli amaclarla gok sayida asker ve gogmen gonderilmistir. Horasan hakkinda
Ibn Fakih (0.300/912) su sekilde goris beyaninda bulunmustur (Cetin, 2009, s. 45):

“"Horasan, havasi glizel, suyu tatli, topradi saglam ve meyvesi lezzetli bir yerdir. Ahalisi islerini saglam
yapar. Vicutlari tam, boylari uzun ve yuzleri glzeldir. Bunlar ticaret erbabi oldugu kadar hikmet,
ilim ve fikha ehildirler. Komsulari, diismanlarin en kahramani, din itibariyla en kaba, muskillere karsi
en dayanikl, ekmek ve nimete en ziyade saygili olan Turklerdir. Horasan ahalisi Tlrklerin berisinde
MuslUmanlarin siperidir”

Horasan bolgesi koklu tarihi sebebiyle bircok gelenek ve ekolun izlerini tagimaktadir. islam
oncesi donemde bu bdlge, farkll disiunce ve kanaatlere ev sahipligi yaptigi icin Islam'dan sonra
Irak ve Basra illerinden bolgeye go¢ eden sahabe, tabiin ve ehlibeyt alimlerinin Kur'an, stinnet
dogrultusunda sekillenen Islam anlayislari ile beraber seckin bir bilgi, distince ve hikmet sahasi
haline gelmistir. islami dénemde Horasan ahalisi sahip olduklari bu iklim ile siiratli bir sekilde islam
tasavvuf anlayisi olusturmuslardir. Tasavvuf tarihi baglaminda, yetistirdigi sUfilerle ve tasavvufi
anlayisin kurucu literatiiriine ev sahipligi yapmasiyla bilinen Horasan bélgesi, sGfilerin islami ilimlere
kendi 6zgln bakislarini gelistirmeleri noktasinda ana merkez olmustur. Yazili metin agisindan da
zengin bir birikimi topraklarinda barindiran Horasan, diger bdlgelere bu 6zgUlin birikimin tasinmasina
da onculik eden bir merkez durumuna gelmistir.

Tasavvuf disiplini icerisinde degisik ekollerin varligi ya da bu ekollerin hangi acilardan
birbirlerinden ayrildigi kesin olmamakla beraber bu dénemde yazilan eserlerde asiri ucglara karsi
tasavvufu savunma ve farkliliklari bir disiplin icinde konumlandirarak gesitliligi koruma gayreti ve
¢abasinin varhgi fark edilmektedir. XI. yuzyilda Horasan, tasavvufi hafizanin gelisiminde segkin bir
konuma ulasmistir. Makalemizin konusu olmamakla beraber Horasan ekoll ile etkilesim sonucu
Muslimanlarin tasavvuf, bilim, kiltlr ve siyaset olarak farkli ve 6zgln tecribeler yasadigi diger
bolge ise Endults'tar.

Horasan tasavvuf ekoliiniin en gdze carpan yonii, kuskusuz islam'in ilk ylizyilindan itibaren
sahabe ve tabiin nesli ile hemhal olmasidir. Nitekim Horasan bolgesindeki ilk ilmi ve tasavvufi
faaliyetler; Blireyde b. Husayb (6. 684), Eb(i Berze el-Eslemi (6. 684), Hakem b. Amr el-Gifari (6. 669),
Abdurrahman b. Semire el-Absemi (6. 670), Kusem b. Abbas el-Hasimi (6. 676), Abdurrahman b.
Ya'mer ed-Dili (6. 708) gibi fetihler sirasinda bdlgeye gelen veya daha sonra oraya yerlesen sahabiler
tarafindan baslatilmistir (Altunkaynak, 2016, s. 128).

Bu s(ff islam hareketi, islam'in ilk yillarina kadar uzanan bir tecriibe ve ¢alismanin Griiniidiir.
Horasan'da zengin ve kadim bir kiltir muhiti ve bundan mdtevellit bir sanat ve estetik birikimi
olugsmustur. Dolayisiyla Horasan cografyasinda c¢ok farkli geleneklerle tanisik oldugundan fikri-
ahlaki bakimdan islam’in tasavvufi yorumunu kolayca kavrayip tebli§g edecek bir yetenek ve ortam
gelismistir (Karakas, 2014, s. 202). ilim tahsilinde ice kapanma yerine yapilan ilim seyahatleri ile ilim
arayis! icine girilmesi islam’in ilim ve ilmin énemi konusunda vermis oldugu miibarek mesajin ne
kadar dogru anlasildigi agisindan dikkat ¢ekicidir.

Horasan ekollinde olusum surecleri ¢ tarihi asamada incelenmektedir. Baslangi¢c zlhd
donemi (VII-VIII), tasavvuf dénemi (IX-X) ve son olarak XIlI. ylizyildan itibaren ginlimiize kadar
ulasan tarikatlar dénemidir (Yilmaz, 2004, s. 10). Ziihd dénemi, sahabe ve tabiiden bliylk z&hidlerin
bulundugu, VIII. ylzyil sonlarina kadar zihdtn genellikle ferdi olarak yasandigi bir sirectir. Horasanda
zuhd doneminde; ilk zahidler Basra ve Bagdat bdlgesine sik sik seyahat ederek buralarda yasayan
Unla zahidlerle tasavvufi meselelerde fikir teatisinde bulunmuslardir. Onlar, bu konularda s6z sahibi
bilginlerin tedrisinden gectikten sonra Horasan'a donlp égrendiklerini ve fikirlerini orada yaymislardir
(Dogrul, 1950, s. 39).

Tasavvuf déneminde; dini, politik ve kiltirel acidan olduk¢a hareketli bir donem olarak
kabul edilir. Batini akimlar, ameli ve kelam mezhepleri, felsefi akimlar ve politik tesekkdiller birbiri
ardina bu slrecte ortaya cikmaya baslamistir. Yasanan gelismeler beraberinde tasavvufi hayatta
da 6nemli donisumler meydana getirmistir. Tasavvuf olusumunun temellerinin atildigr bu dénemle
birlikte zahidler arasinda miicéahede ve riyazet gibi nefsin egitiimesi bakiminda degdisik uygulama

138




Edeb Erkan

ve pratiklere sahip kisiler ortaya ¢ikmaya baslamistir. Bunlara ylinden yapilan ve kaba dokunmus
elbiseler giydiklerinden “mutasavvifa veya stfiye” denilmistir (Ylce, 2000, s. 185).

Tarikat doneminde; Horasan'da kisa slrede buyUk bir imparatorluk kuran Selguklular ilim ve
kulturin gelismesine buylk dnem vermisler, egemenlik bolgelerinde bu amaca ydnelik medreseler,
rasathaneler ve kitliphaneler insa ettirmislerdir. Dini ve ilmi faaliyetlerin icra edildigi zamaninin birer
Universitesi olan medreseler, onlarin destek ve korumasinda Musliman cografyanin hemen her
alanina yayilmistir. ilim ve fazileti ile meshur Hace YGsuf Hemedani bdyle bir vakitte ne cikarak,
ilim halkasina giren ¢ok sayida muridi ile Merv, Herat ve Buhara'da tasavvuf faaliyetini slrdirmustar.
Hemedani, irsad makamina eren doért muridini kendinden sonra yerine halife atamistir. Bunlar sirasiyla
Abdullah Berki (12. yy), Hasan Andaki (6. 1157), ilk Tlrk tarikati olarak kabul edilen Yeseviyye'nin
kurucusu Hoca Ahmet Yesevi (6. 1166- 67) ve daha sonra ortaya g¢ikacak olan Naksibendilik'in
esasini olusturan AbdiU’l Halik Glcdivani (6. 1220)'dir. Hemedani'nin dort halifesi de Horasan
ahalisinin gondllerini fethetmis, onlara samimi ve ahlakli Mdsliman olmanin yollarini gostermislerdir.
Bununla birlikte, bélgenin islamlasmasinda en énemli katki da Hemedani'nin (iclincl halifesi Hoca
Ahmet Yesevi sayesinde olmustur. Horasan sahasinda Kiibreviyye, Maveraiinnehir ve civarinda ise
Yeseviyye hakim tarikat oimuslardir (Barthold, 2004, ss. 125-126).

Horasan bolgesinde ayni zamanda ehl-i slinnet tasavvufu, batini cereyanlar, Kalenderi ve
Haydari gibi farkl islam tasavvuf anlayislari tesekkiil edip genis bdlgelere yayilmistir. Tasavvufun
gelisim ve yayilma sirecine baktigimizda, birer tasavvuf ve zihd? merkezleri olan Basra, Kife ve
Medine ile birlikte tasavvufi diistincenin gelisiminde 6nemli bir merkez yine Horasan olmustur.
Tirkistan cografyasinda meydana gelen tasavvufi cereyanlarin bilyik oranda Horasan eksenli
olustugunu simdiye kadar bahsettigimiz kisi ve akimlardan anlamaktayiz. Fuat Képruli (1976, s. 17),
tespitiyle bolgenin tasavvuf agisindan énemini vurgulamistir.

“Eski iran ananelerini gogsunde saklayan Horasan, islamiyet'ten sonra tasavvuf cereyaninin baslica
merkezlerinden biri ve belki birincisi mahiyetinde idi.”

Horasan ve Horasanli sUfiler hakkinda asagida bazi ifadelere yer verilmistir: Stifyan es-Sevri:
"Horasan'da ezan okumak, Mekke'de ibadete dalmaktan daha Ustlin ve daha faziletlidir";

Hucvir:

“Buglin Hakk'in ikbal golgesi Horasan'dadir. Horasan'daki mutasavviflarin hepsini saymam zor olacak...”
Mukaddesi:

"Horasan Halki Seriata en saygili, Hak'ka en fazla tutulan insanlar”.

Eb( Said Ebu’l-Hayr'in su misralari:

“Dediler Horasan'dan cikti bir sey (Glines)

Yok guzellikte bir es

Dedim guzelliklerini etmeyin inkar Dogdugu yerdir glinesin Horasan”,

Ciineyd (6.209/909)

"Fltlvvet Sam'dadir, lisan Iraktadir. Sidk ve dogruluk Horasan'dadir.” demistir (Kuseyri, 1991, s. 373).

Hilasa birer gondl ehli olan ve comertlikleriyle de bilinen Horasanh zahid ve s(filer igin
benzer misalleri cogaltmak mimkunddr.

Horasan cografyasi tasavvuf anlayisi daha ilk zamanlarinda kendine has birikim ile yeni
yorumlara ve mulahazalara kapi acgti. Agilan bu kapidan Horasan ve Maveratinnehir'in degisik irklara

2  Bir seye ragbet etmemek, ona karsi ilgisiz davranmak, ondan yiiz gevirmek”

139



Edeb Erkan

mensup mistik mimessilleri gecerek kendi tasavvuf ekollerini olusturmuslardir. Bu sahanin tasavvuf
anlayislari, bilhassa Melametilik cereyani ile sekillenerek islam memleketlerinin hemen her yerine
yavyilip tasavvufi dlisiincenin gelisiminde dnemli etkiler birakmislardir. Bu kapsamda Anadolu'ya tesir
eden en gug¢lu mistik kaynak yine Horasan cografyasi olmustur. Horasan ekollnUn belirgin 6zellikleri:
Fltlvvet, suttari tasavvuf, sema’, melametilik, hangah kulturd, edebiyat, siir, seriata baglilik, zulme
karsi durus olarak sayilabilir.

Tlrkistan — Horasan irfaninin temsilcileri Rum-Anadolu diyarina geldiklerinde adab ve erkéan
olarak tertip ettikleri erkani futlivvet olarak tanimlamiglar ve fitlvvetin ana kademelerini da ikrar,
cerad, maide, meydan, sofra, saka ve ferras gibi hizmetlerden olusturmuslardir (Tasgin & Atay, 2019,
s.170).

Horasan ile ilgili bir diger 6vgu dolu rivayet su sekildedir;

“Buglin Hakk'in ikbal gdlgesi Horasandadir. Horasandaki mutasavviflarin hepsini saymam zor olacak.
Ben sadece Horasanda u¢ ylz sahis gordim. Bunlardan her birinin bir mesrebi vardi. Onlardan bir
tanesinin bulunmasi dahi bir diinyaya kafi gelir. Bunun sebebi muhabbet glinesinin ve tasavvuf ikbalinin
Horasan talihinde bulunmasidir” (Hicviri 1982, ss. 278-279).

Maslimin dinyasinda IX. ylzyildan sonra iki 6nemli tasavvuf ekoll ortaya cikmistir.
Bunlardan en muhimleri "Haris el-Muhasibi’'nin temsil ettigi Bagdat ekoll ile Hamd(n el-Kassar'in
temsil ettigi Nisabur (Horasan) ekoli idi.” Bagdat ekolli genellikle “tevhid ve marifet”; Horasan ekoli
ise “melamet ve fltlvvet" gibi kavramlar Gzerinde gelismislerdir (Cetin, 1998, s. 234). Edirneli Orug
Bey "Orug¢ Bed Tarihi" adl eserde de Haci Bektas Veli'den bahsederken "Haci Bektas Horasani" yani
Horasan'dan (Rum'a) Anadolu gelen énemli bir sahsiyet olarak tanimlamistir.

Horasan Erenleri, insani tavirlari, hosgorili yaklasimlari, Ustlin karakterli diinyalari ile sadece
Turkler arasinda degil, Turk veya Musliman olmayan diger milletler Gzerinde de muspet bir etki
birakmislardir. Horasan Erenlerine gére “insani sevmek; ona sevgiyle yaklasmak, yaratani sevmek
ve ona muhabbetle yaklasmak demektir.” Gonul ve kalp kirmayi, "iki cihanda bedbaht olmakla" ayni
goren bu yaklasimi benimseyen Horasan Erenleri, sevgiye dayanan irfan ikliminin tohumlarini Anadolu
cografyasina ekerek engin bir ruh ve gondl dinyasi olusturmuslardir. Haci Bektas Veli vasitasiyla
bu 6greti ve yaklasim zaman igerisinde basta Anadolu olmak Uzere dinyanin birgok bdlgesinde
yayilmistir.

2. Horasan Bélgesi ve Anadolu iliskisi

Hz. Peygamberin torunlarindan bir kisminin Kerbela faciasindan sonra Horasan bdlgesine
gbcmeleri ile bolgenin islamlasmasina paralel islam tasavvufunun gelismesi ile de bir marifet ortami
olustugu gorilmektedir. Bu ortamda gelisen yetmis iki milleti bir gdrme anlayisi Doguda Mogol-Batida
Hach saldirilari sebebi ile sikisan ve kendine yeni bir yén arayan islam Medeniyetine yeni cografya
bulmustur. Bu codrafya Rum yani Anadolu idi. Bu islam tasavvuf ekolii Anadolu’da bilimden estetige,
teknikten sanat ve mimariye, medeniyetin bitln alanlarinda kurucu yetenedi ile glinimuzde hala
kendisinden saygi ile s0z ettiren bir anlayis haline gelmistir.

Anadolu'ya Tirklerin gelisindeki ik ve belki de en dnemli esik, Bizans imparatorlugu ile Biiyiik
Selcuklu imparatorlugu arasinda yapilan Malazgirt Savasi (1071) idi. Buna ilave olarak Selcuklulardan
cok dnce Anadolu'ya yapilan Tlrk akin ve goglerinin tarihi kayitlarda gectigi, bu konuda oldukga
genis bir literatlr meydana geldigi bilinmektedir. 1071'de Selcuklularin zaferiyle sonuglanan savastan
sonra Bizans Imparatoru Romanos Dieojen ile sulh ve baglilik anlasmasi yapildi. Ancak Imparatorun
tahtini kaybetmesi ve pesinden dlmesi neticesinde imzalanan anlasma hikimsiz duruma dustl.
Bunun Uzerine Sultan Alparslan; “Selcuklu prens, emir ve Turkmen beylerinin Anadolu'da istila
ve fetih hareketlerine baslamalari” emrini verdi. Nitekim kisa sure i¢inde Anadolu ile Horasan ve
Maveralinnehir arasinda bir go¢ yolu olustu ve bu yollardan pes pese Tlrk boylari Anadolu’ya akmaya
baslamistir. Fethettikleri bolgelerde yurt tutmaya ve devletlerini kurmaya baslayan Turkmenler, basta
Stleyman Sah (6.1086) tarafindan tesis edilen Tirkiye Selguklu Devleti olmak Uizere, Anadolu’nun
Tlrk yurdu olmasinda her biri 6nemli tarihi rollerini oynamislardir (Képrili & Babinger, 2003, s. 44).

140




Edeb Erkan

Anadolu'ya en buyuk goc¢ dalgasi 6yle ki buna son blylk go¢ denebilir; XIll. yizyihn ilk
yarisinda Mogol ordularinin Misliman memleketlere saldirmasi ve istilasi nedeniyle meydana
gelmistir. Giiniimiizden bakildiginda istilanin felaket olarak nitelenebilecek sonugclarinin yaninda
bazi olumlu sayilabilecek neticeleri de olmustur. Go¢ edilen Anadolu’nun demografik yapisi Turkler
lehine degismeye baslamis, diger yandan Anadolu’da Horasan bdélgesinin marifet ikliminde yetismis
gocerlerle medeni faaliyetler hizlanmistir.

Bahsettigimiz bu go¢ evrelerinde Turkler Anadolu'ya sadece savascl kuvvetleriyle gelmedi;
cadirlarini, atlarini, silah ve sdrlleriyle birlikte, yerlesik ve gdcebe hayata ait kiltlrel ve dinsel
kabullerini de getirmislerdir. Bunun yaninda, her gé¢ evresinde ilim ve din adami, tliccar, giftci ve
sanatkarlarin da Anadolu'ya geldigi gorllse de cesitli meslek erbabinin 6zellikle Mogol istilasi sonrasi
gelisi yogunluk kazanmistir. Dolayisiyla tasavvuf, ilim ve marifet mensuplarinin gogleri daha ¢ok
Mogol istilasi baslayinca meydana geldigi séylenebilir (Barkan, 1993, s. 15).

Horasan, Irak ve Suriye gibi tasavvuf merkezlerinde ilk blyuk tarikatlarin olustugu, tekke,
dergah ve zaviyelerin hizla agilmaya basladigi bu donemle birlikte pek ¢ok mutasavvif yetismistir. Bu
mutasavviflar, sahip olduklari ve gelistirdikleri tasavvufi anlayislariyla islam memleketlerinin hemen
hemen hertarafinayayilarak, ulastiklariyerlerde toplumuirsad ve irfan faaliyetlerine devam etmislerdir.
ilk fetih hareketleriyle birlikte “dariil cihad/harp” bolgesi kabul edilen Anadolu'ya; Melameti mesrebe
sahip Horasanl s(filer, Yesevi dervisleri, yenilerde Musliman olmus Tirkmen seyh ve babalari gibi
cesitli tasavvufi anlayisa sahip dervis ve sifi zUmreleri; Maveraidnnehir, Harezm, Horasan, Irak ve
Suriye bodlgelerinden gelmeye baslamislardir (Uremis, 1996, s. 44).

"Kolonizatér Turk Dervigleri” olarak ifade edilen zimre, “dag baslarinda ve ug¢larda yer
acmak suretiyle tekkelerini kurup irsada baslayarak” yaptiklari maddi ve manevi fetihlerle yerlesik
ve gbécebe Turkmenlerin dini hayati lizerinde 6nemli etkileri oluyordu (Barkan, 1993, 15-16).

Tasavvuf akimlarinin kisa sayilacak bir zamanda, Horasan'dan Maverainnehir'e kadar bitin
sahaya yayllmasinda Unli mutasavvif Hace YOsuf Hemedani biyik rol oynamistir. O, tasavvuf akimi
yogun oldugu bir zamanda ortaya cikarak ilim halkasina giren ¢ok sayida mduridi ile Merv, Herat
ve Buhara'da irsad faaliyetlerini strdtirmustir. Hemedani, doért muridini halife tayin etmistir. Onun
irsadina erisen dort muridinden biri de ilk Tlrk tarikatini kuran Hoca Ahmet Yesevi olmustur (Eraydin,
1994, s. 328). Yesevi, hilafet icazetini alinca Buhara'dan Yesi'ye déndi. O'nun Tirkge hitap ettigi
gocebe ve koyll Tlrkler arasinda tarikati ¢cok hizla yayilmistir. Hoca Ahmet Yesevi, délimine kadar
Yesi'de bulunmus ve Unli Divani'ni burada Tlrkce olarak kaleme almistir (Barthold, 2004, s. 142).

Ahmet Yesevi tarafindan glincellenip yeniden tatbike konulan erkan ile Tirkistan ve Horasan
arasindaki bagin tesisi saglanmistir. Ahmet Yesevi'nin bir araya getirdigi muritler ve takipgileri, Seyyit
Battal Gazi'nin de takip ettigi erkan ile Anadolu'ya vardi. Kitlelerin konarak ve gbégerek, Anadolu'yu
vatan tutmalari ile bir kismi bu glizergahlarda yerlesik hayata gecti ve bir kismi da belirli bdlgelerde
dizenli olarak konup gé¢meye devam etti. Haci Bektas Veli tarafindan yeni ortaya ¢ikan ihtiyaclar
dogrultusunda yeni bastan diizenlenen erkan ise Horasan ve Anadolu arasindaki bagin kurulmasini
temin etti (Tasgin, 2014, s. 267).

Bu baglamda; XllI. ylzyil Anadolu’'sunda Haci Bektas Veli'nin Yesevi yoni ve mensubiyeti
one cikmaktadir. Anadolu'da Yesevi varlidiyla ilgili bilgi veren baslica kaynaklar Haci Bektas Veli'nin
Yesevi ve Vefai-Babai mensubiyeti olmak Uzere temelde iki farkli yorum ortaya koymaktadirlar.
Bahse konu kaynaklari XIV. yiizyllda Eflaki, XV. yiizyllda Asik Pasazade'nin tarihinde ve Elvan
Celebi'nin Mendkibli’l-Kudsiyye adli eserinde Babai-Vefai baglantisindan bahsedildigi gorilmektedir.
XV. ylizyllda Uzun Firdevsi tarafindan kaleme alinan Haci Bektas Velayetanmesinde, XVI. yizyil
sonlarinda Gelibolulu Mustafa Ali tarafindan kaleme alinan Kiinhi’l-Ahbar da, XVII. ylzyilda Evliya
Celebi'nin Seyahatndmesi'nde Haci Bektas Veli ve bazi sifilerin Horasan ve Yesevi baglantisi fark
edilmektedir.

Horasan Erenleri, Turkistan-Horasan bdlgesinden dnce Anadolu'ya arkasindan da Balkanlara
yonelen 6ncu Muslimanlar idiler. Mogol istilasindan hemen sonra Horasan'dan Anadolu'ya yodnelen
bu gbgebe Kkitleler, yeni yurt edindikleri bolgelerde kadim uyum becerileri sayesinde yabancilik
cekmemislerdir. Anadolu’nun ve Balkanlar'in fethedilmesinde 6nemli rol oynayan Horasan erenleri

41




Edeb Erkan

ve dervisleri Osmanli Devleti'nin kurulusunda da aktif rol almiglardir. Osmanli Devleti'nin kurulusunda
faaliyet gosteren ziimrelerden biri olan “abdalan-i rim” taifesi Horasan erenlerinden bir unsur olarak
goridlmektedir. "Abdal” veya "baba” ismini tasiyan ve bilhassa Turkmen kabileleri arasinda telkinde
bulunan bu dervis gruplari devletin ilk fetihlerine katip blylk yararlilik goéstermislerdir. Osmanli
Devleti'nin kurulus doneminde abdal, baba, dede, ahi gibi isimler tasiyan ve Bizans topraklarinda,
Balkanlar'daki fetihlerde bulunan bu halk dnderi dervisler hep 6n planda olmus ve ilk Osmanli
sultanlari tarafindan kendilerine bu dncullkleri sebebiyle hiirmet gosterilmistir. Bunlardan en énemli
kisi olan Haci Bektas Veli zaman icerisinde bu halk énderlerinin en ulusu, ser-cesmesi haline gelmistir
(Yaman, 2022, s. 60).

Bu Tirkmen babalari/erenleri yeni fethedilen topraklarda Osmanli Devleti'nin uygulamis
oldugu iskan politikasina da katki saglamislardir. Her biri farkli bir bdlgeye goérevlendirilmis,
bulunduklari yerlerde dergah ve tirbeler kurmuslardir. Horasan erenleri olarak ifade edilen bu
sahsiyetler; Osmanli Devleti'nin uygulamis oldugu fetih politikasiyla sadece topradi islememis ayni
zamanda insanlarin gonillerini de cezbederek onlarin kalplerinde glinimuze kadar intikal eden derin
izler olusturmuslardir (Aday, 2014, ss. 384-385).

“Horasan erenleri” ifadesi daha ¢ok asiklarin kullandigi bir ifade gibi gérinse de kimi sairler
de siirlerinde bu ifadeye yer vermistir. llk 6rnek sair Resmi'den (6.1783) gelmektedir:

Doksan alti bin Horasan pirleri irsdd eder

Meks olan emdneti alip RGm’a gider,

Ol erenler cektiler hayli te’esslifle keder,

Aldi pirinden icdzet nev-tarik icad eder,

Diirr-i deryd-yi hiiviyyet mazhari sirr-i Ali (Ergun, 1931, s. 112).

Sair bu érnekte, Horasan pirlerinin emaneti alarak Anadolu’ya geldiklerinden ve bu erenlerin
oldukga sikinti ¢ektiklerinden bahseder. Baska bir 6rnekte XIX. ylzyil asiklarindan Sefil Edna“nin
(6./1882) bir nefesinde Horasan ereni ifadesi gbze carpar:

Horasan erenin medhin ederim,

Cilmlenin muradin ver Hizir Abdal,

Dertliyim derdime dermana geldim,

Clmlenin muradin ver Hizir Abdal (Demircan, 1997, s. 143).

Horasan erenlerini dven sair onlarin muradini Hizir Abdal'dan istemektedir. Derdine derman
arayan sair Hizir Abdal'dan buatln dertlerine derman ister. Horasan erenleri Turkistan Horasan
bolgesinde tasavvuf temelli gelisen marifet ve irfan gelenegini dnce Anadolu'ya sonrasinda fetihlerle
birlikte Balkanlara aktarmiglardir. Aktarilan bu ilim, irfan ve bilgi ile bdlgede bulunan halklarin kalbi
kazanilmis, bircok bélge savas yapilmadan Tirk hakimiyetine girmistir. Olusan bu hosgori temelli
islam anlayisi ile bu hakimiyeti uzun yillar sirmustiir.

3. Haci Bektas Veli ve Horasan Bagi

Xl. yuzyil ile XV. yuzyila kadarki slrecte Turkistan'dan Anadolu'ya gelen “gazi, dervis, baba,
dede” gibi unvanlar ile adlandirilan kisiler Anadolu’nun Tiirk-islam kiiltiirii ile tanismasinda énemli bir
rol oynamislardir. Horasan erenleri diye tabir ettigimiz bu sahsiyetlerin Anadolu’nun Tirklesmesinde
onemli etkileri olmustur. Osmanl Devleti'nin kurulma asamasinda Anadolu ve sinir boylarina, Tlrk ve
islam medeniyetinin temsilcisi kabilinden her cesit sufi dervisler yerlestirilmistir. Horasan tasavvuf
ekoliinde yetisen bu dervisler, ilk 6nceleri Dogu ve Orta Anadolu'ya gelmislerdir. Sonralari Batiya ve
Balkanlara dogru yonelmislerdir (Barkan, 1993, s. 11).

Cesitli tarikat zUmrelerinden murekkep bu dervislere bir nevi “islam Davetgileri” diyebiliriz.
Turkler arasinda Islamiyet'in hizli kabul gérmesi; Islam dinini kati bir sdylemle telkin eden din
alimlerinin degil, dinin ser'i kurallarindan ziyade halkin benimseyecedi bir sekilde, eski inang ve

142




Edeb Erkan

itikatlarlyla kaynastirarak, goécebe Tiirkmenlerin yasadi§i sahalara islamiyet'i tasiyan bu gezgin
hosgorull seyh ve dervislerin drintdur. Bu durum bu sahsiyetlerin dini kurallari hafife almalari
anlamina gelmemektedir. Dinin kurallarini yerine getirmekle beraber (namaz, orug, ibadet vb.) dini
kurallara acikca karsl olmayan eski atalar kiltine de bagl kisilerdir. Bunlar bizim burada “"Horasan
Erenleri” ile isimlendirdigimiz cesitli aciklamalarini yaptigimiz dervis zimreleridir. Bu dervisler,
mensubu olduklari tarikatlarin ayin, erkan ve inang ritiiellerini bélge insanina anlatmis, islamiyet'in
tasavvufi yorumunu yore insanina asilamislardir. Bu zimreler "gazi, alperen, dede, baba" gibi milli ve
dini unvanlara sahip olup, ayni zamanda eski Turk inan¢ ve geleneklerini de kismen glinlik yasamda
devam ettiren unsurlardir.

Horasan/Nisabur'da dogan Haci Bektas Veli, XIlll. ylzyilda Anadolu'da Horasan mektebinin
en 6nemli temsilcisidir. Haci Bektas Veli'nin tasavvufi mesrebi ve Anadolu'da intisap ettigi tasavvufi
olusum hakkinda hikim ve kanaat olusturmak zordur. Bu zorluk gerek kendisi gerekse tarikat
mensuplari hakkinda yazilmis muhtelif eserlerde farkli yorumlarin yapilisi ve yazili kaynaklarda yeterli
bilginin olmayisi gibi sebeplerden kaynaklandigi degerlendirilmektedir.

Genel kabule gore; Xlll. yluzyiln ilk ceyreginde Mogol ordularinin éniinden Anadolu'ya gog
eden pek cok kisi arasinda Haci Bektas Veli ve kardesi Mentes de vardi. Haci Bektas Veli'nin Horasan
Melametiyye mektebi cercevesinde, “Horasan Erenleri” olarak da ifade edilen Kalenderiyye akimina
mensup bir sGfi oldugu degerlendiriimektedir. Ayrica onunla ayni mektebe mensup Kudbeddin
Haydar ve Lokman-1 Serahsi kanaliyla Hoca Ahmet Yesevi'ye ulasan tarikat silsilesinin oldugu ve bu
baglantiyla bir Haydari dervisi olarak Anadolu'ya geldigi ifade edilir. Vilayetname'ye gore Haci Bektas
Veli'nin Anadolu’ya gelisi bizzat Hoca Ahmet Yesevi'nin istegi Gizere olmustur:

"Ya Bektas, dedi, Biz, bu yokluk yurdunda fazla kalamayiz, ahirete gideriz. Git, seni Rum'a saldik;
Sulucakarahoyuk'li sana yurt verdik, Rum'da gercek erenler, budalalar, sarhoslar coktur; artik hicbir
yerde eglenme, hemen yurd".

Yine kaynaklar Haci Bektas Veli'nin bir glivercin donuna girerek dogruca Suluca Karahdyuk'e
indigini kaydeder (Ulken, 2003, ss. 92-96).

Velayetname'ye gore Haci Bektas Veli'nin en belirgin 6zelligi, Ehl-i Beyte ve on iki imam
soyuna nisbet edilerek Peygamber soyuna mensup bir seyyid olmasidir. imam Musa Kazim neslinden
olan babasi ibrahim Sani, Horasan hakimi oldugu icin, Haci Bektas Veli bir sehzade olarak dogmustur.
Cocuklugunda 6nce YesevisifisiLokman Perende'nin, ardindan Hoca Ahmet Yesevi'den nasip almistir.
Daha bu yillarda, bircok keramet gostererek herkesi hayretler iginde birakmis, rivayete gore; Hoca
Ahmet Yesevi'nin “nefes evladl” olan Kutbu'd-din Haydar'i esir distigl Bedahsan ilindeki kafirlerin
elinden kurtarmistir. Haci Bektas Veli, bu olagantistl basarilarindan sonra artik Horasan'da kalmayip,
Hoca Ahmet Yesevi'nin emir ve isaretiyle Anadolu topraklarina gelmistir (Tasgin & Tasgin, 2024, ss.
219-234). Hoca Ahmet Yesevi'nin Haci Bektas Veli'yi Anadolu'ya gondermesine iliskin rivayete gore,
Hoca Ahmet Yesevi, uzun zamandir sakladigi babasi Seyh ibrahim ibn ilyas emanetlerini tac, hirka,
sofra ve seccadeyi sahibi olan Haci Bektas Veli'ye teslim ettikten sonra soyle der;

“Ya Hacl Bektas, tam olarak nasibini aldin. Mujde olsun ki, Kutbl'l-aktab'lik senindir, kirk yil hikmun
vardir. Simdiye dek bizimdi, bundan sonra senindir. (...) Var seni Rum‘a saldik, Sulucakarahoyik'l sana
yurt verdik, Rum abdallarina seni bas yaptik! “

Haci Bektas Veli dnce hac vazifesiniifa edip, sonra Anadolu'ya intikal etmistir. Haci Bektas Veli
Anadolu'ya gecmeden 6nce Necef ve Mekke'ye giderek haci olmasinin 6nemli bir hususiyeti vardir.
O donemin alimlerinin ve ulu Kisilerinin hayatlari incelendiginde bu yolun izlendigi anlasiimaktadir
(Tasg@in, 2009, ss. 1-9). Haci Bektas Veli Anadolu'ya vasil olmadan 6nce Necef, Kerbela, Medine'de
bulunan dedelerinin kabirlerini ziyaret etmistir. Sonrasinda Bagdat, Necef, Sam ve Kudis gibi o
yillarda ilim mekanlari olarak sehirleri dolasmistir. Haci Bektas Veli'nin Nisabur'dan itibaren takip ettigi
glizergahin “Cadde-yi Horasan” tabir edilen giizergah oldugu anlasiimaktadir. Bu yol Nisabur, Rey,
Save, Hamedan, Kengaver, Sahne, Hangiyn, Kirmansah, Kazimiyye, Bagdat, Kerbela, Hile, Kufe ve
Necefe ulasan glizergahtir. Haci Bektas Veli de bu giizergahi takip ederek hac yolculugunu yapmistir
(Dogan Turay, 2021, ss. 61-80).

143




Edeb Erkan

Haci Bektas Veli'nin keramet ve himmetleriyle XIV. yuzyilda Orta Anadolu bozkirlarinda
Bektasilik tarikati; XV-XVI. ylzyillarda Yeniceri Ocagi'nin manevi koruyucusu payesi verilerek, adeta
“resmi bir mahiyet” aldiktan sonra, asirlar boyu Osmanli sultanlarinin destek ve himayesine mazhar
olmustur. Esasen Haci Bektas Veli'nin Osmanogullari'nin gelecekteki gugli devletini mijdelemesi,
Osman Gazi'ye kilic kusatmasi veya ta¢ giydirmesi, Orhan Gazi gibi ilk Osmanl hikimdarlari ile
yakin miinasebetleri, Haci Bektas Veli'nin XIV. ylzyilda Yenigeri Ocagi'nin tesisinde himmet eden
manevi bir pir rolinld oynamasi gibi hususlarla ile ilgili menkibelerin ylzyil kadar sonra yani XV.
asrin ilk yarisinda olusturuldugu gercegi de zikredilmesi gerekli bir husustur. XV. ylizyildan itibaren
yogunlasarak Balkanlari fetheden Osmanl ftuhati ile Bektasilik, Balkanlara ge¢mis, Romanya'da
Tuna kiyillarindan Arnavutluk topraklarinda Adriyatik'e kadar uzanan ¢ok genis bir alanda Sari Saltuk,
Seyyid Ali Sultan, Otman Baba gibi efsanevi onclileri eli ile olusturdugu merkezlerle, Balkanlarin
islamlasmasinda énemli bir gérev ifa etmistir. Bu gérevin ve Horasan erenlerinin biraktidi izleri Balkan
cografyasinda buglin dahi gorup izleyebilmemiz, olusturulan etki alaninin ilmi dayanaginin, yayginhk
ve derinliginin kanrtidir (Képrdld, 1979, s. 46).

Horasan erenlerinden Seyyid Battal Gazi'yi piri olarak kabul eden Haci Bektas Veli'nin,
Eskisehir'e gelerek Kurban bayraminda dervisleriyle Seyyid Gazi zaviyesinde gecirdigi ve ayinlere
katildigi Velayetname'de anlatiimaktadir. Evliya Celebi, Hoca Ahmet Yesevi gibi soy kutigi Hz. Ali'ye
¢ikan, Seyyid Battal Gazi ile Haci Bektas Veli'yi Orhan Gazi'nin sahsinda Osmanli tarihi ile birlestirir.
Bu konuda Evliya Celebi Seyahatnamesinde yer alan metin sdyledir:

"Horasan'dan yedi yliz Horasan erenleri ile Haci Bektas-1 Veli ceddimiz Turk-i Tirkan Hoca Ahmed-i
Yesevi Hazretleri'nden Rum'a gelmek igiin mezun olup dogru bu Asitane-i Seyyid Battal Gazi'ye gellip
nice zaman anda ikamet edip Bursa'dan Orhan Gazi Haci Bektas-1 Veli'yi gormege bu Seyyid Battal
Asitanesi’'ne gezlp Bektas-1 Veli ile muserref olup Bektas-1 Veli ricasiyla bu Asitane-yi Battal't Koca
Orhan Gazi eyle imar edip guya bir kal ‘a-y1 metin edip bin adet hane halkin iskan etdirlip sehr imar
eder (Evliya Celebi, 1999, s. 12).

Evliya Celebi, Osmanli'nin kurulus yillarinin Orhan Gazi dénemini anlatirken Horasan vurgusu
yapar ve Horasan'dan gelerek Anadolu‘da irsat postuna oturan Haci Bektas Veli hakkinda sunlari
yazar:

“"Orhan Gazi'nin zaman-1 hilafetinde cedd-i izamimiz Tulrk-i Tirkan Hoca Ahmed-i Yesevi Hazretleri
Horasan'dan halifesi olan Hacl Bektas-1 Veli'yi i¢ ylz fukarasiyla sahib-i seccade idip deff ve kudim
ve alem saraf virlip ‘Var Orhan Beg ile Rum fatihi ol ya Bektas!’' diyl nefes idip Haci Bektas-1 Veli ¢ ylz
er ile Horasan'dan Orhan Gazi'ye gellip mulakat oldugi gibi Bursa Ustline geltip feth itdiler. Turk-i Tlrkan
Hoca Ahmed-i Yesevi'nin halifelerinden Seyh Lokman ki Horasan erenlerindendir. Valid-i buzulrgvari
Haci Bektas'i Seyh Lokman‘a tilamizlige verlip Haci Bektas anlardan ulum-1 zahire ve batinayi tahsil
eyledi. Devletleri miebbed ola deyl yetmis aded kibar-1 Evliyaullah Horasan'da Yesu sehrinde Turk-i
Turkan Hoca Ahmed Yesevi Hazretleri huzurunda hayr dua ve senalar edlp yedi yiiz fukarasiyla Haci
Bektas-1 Veli'yi Devlet-i Al-i Osman’a muin U zahir ola deyl génderlp.” (Evliya Celebi, 1996, s. 34).

Haci Bektas Veli ile birlikte Anadolu'da tesekkil eden Bektasilik, Xlll. ylzyildan XV. yuzyiln
sonlarina kadar devam eden tesekkul donemi, XVI. ylzyildan 1826'ya kadar devam eden sistemli
tarikat dénemi olarak iki safhada ele alinmaktadir. ilk dénem, Haci Bektas Veli'nin Anadolu'ya
geldikten sonra Baba ilyas Horasani'ye (6.1240) miirit olmasi ve dolayisiyla Vefai tarikati cevresine
katilmasiyla baslar (Ulken, 2003, s. 96). Osmanli imparatorlugunda XIV. yiizyildan itibaren gerek
siyasi gerekse toplumsal anlamda buylk etki yaratmis olan Bektasi tarikatinin Seyhi Haci Bektas
Veli'nin temellerini attigi Alevi-Bektasi ogretisi, fetihler ile yeknesak genisleyerek salt Anadolu'da
degil, Balkanlar, Arnavutluk, Bulgaristan, Bosna, Kosova, Makedonya ve Azerbaycan'a kadar yayilmis
ve kabul gérmustir. Bu genisleme devletin futuhat anlayisina paralel gelismis, gerileme ile beraber
gerilemistir. Haci Bektas Veli'nin tarif ettigi kamil insan, dncelikle i¢ diinyasina yonelmis ve tiim
koétlllklerden arinmis olan insandir. Horasan Melamet Ocaginin® en temel 6zelliklerinden olan dis
gorunuse dnem vermeme Haci Bektas Veli'de de kendini gdsterir. Onun mikemmel insan tasvirinde
dis gérinusin hicbir nemi yoktur.

3 IX. ylizyilda Horasan bélgesinde ortaya cikip daha sonra biitiin islam diinyasinda yayginlik kazanan tasavvuf
anlayisidir.

144



Edeb Erkan

Bu minvalde Horasan Melametiligi nedir? konusunu kisaca izah etmek durumundayiz.
Horasan bdlgesinde iki dnemli tasavvufi edilimin etkili oldugu gorllmektedir. Bunlar Horasan
Melametilik anlayisi ve Hoca Ahmet Yesevi gevresinin tasavvufi duslnceleridir. Adini dogdugu
Horasan bdolgesinden alan Melametilik anlayisi, buytk oOlgclide tasavvufi nitelikler tasimakla birlikte,
bazi tasavvufi akimlarda oldugu gibi, sadece kuru bir zuhd ile yetinmemistir. ZUhd anlayisina ilave
olarak cezbeci/coskun bir karakter 6zelligi de eklenmistir. Bu anlayis, 6zellikle Farisi ve Turk sufilerin
cabalariyla Horasan cevresinde yayilmistir. Bu anlayisin bu bodlgede yayillmasi ve yerlesmesinde
Hamd(n Kassar (271/884), EbG Osman el-Hiri (290/902) ve Eb( Said Ebi'l-Hayr (440/1049) gibi
seckin safilerin dnemli rolleri vardi. Bu anlayis, daha sonra ibn Arabi, Evhadiiddin Kirmani, Sadreddin
Konevi, Fahreddin Iréki, Necmuddin Daye ve Mevlana gibi sonradan Anadolu'ya gelmis veya
yasamlarini orada gecirmis olan pek ¢ok sifiyi de etkilemistir.

Melametilik'te insanin yaptigi iyiliklerin Allah'tan, koétullklerinin ise kendi nefsinden
kaynaklandigi prensibi hakimdir. Bu bakis agisini benimseyen sifi, iste bu ylzden, yapmis oldugu
iyilikleri halktan gizlemesine karsilik, kotdliklerini ifsa etmektedir. Burada amag, 6zellikle insanlarin
kinamasina maruz kalarak nefsi kirden arindirarak Hakka ulasmaktir. Bu dogrultuda nefse karsi
mucadele, nefsi asagilamak, nefsin iyiliklerini gizlemek, hatta insanlarin yaninda onlarin kinama ve
aylplamasina sebep olacak derecede dini 6gretilerin zahirine aykiri davranislar sergilemek, oldukca
onemlidir. Bu 6zelliklerinden dolayr Melametilik, kurumlasmis bir tarikattan ziyade, her tarikatta belli
Olculerde etkileri olan ve iz birakan bir anlayis olarak kabul edilmektedir.

Haci Bektas Veli, genel anlamda bu 6zellikleri kabul etmekle beraber, sadece yalin bir ziihtten
ibaret olmayip ilahi aski merkeze alan cezbeci bir yapiya sahiptir. Bu kapsamda Haci Bektas Veli'nin
sundugu islam anlayisinin, Horasan Melametiligi'nin yalin ziihd karsiti olan cezbeci 6zelligini yansitan
bir nitelige sahip oldugunu anlamaktayiz. Diinyayi, diinyevi gaye ve degerleri de kiicimseyen bir
nitelige sahiptir.

Diger yandan Haci Bektas Veli, Mevlana, Baba ilyas ve Ahi Evren ile cagdastir. Haci Bektas
Veli Vilayetnamesinde Ahi Evren ile Haci Bektas Veli'nin iki dost olduklarini yazmaktadir. Bektasilik
tarikatina giris toreni, esik 6pme, kusak baglama torenleri ve hatta ayinlerde okunan dualar tamamiyla
ahilikten alinmistir. Osmanli doneminde Bektasilik'in etkili olmasina ragmen Haci Bektas Veli, Osmanli
imparatorlugu kurulmadan &nce vefat etmistir. Bu konuda Orhan Gazi (1326-1362) déneminde kurulan
yeniceri teskilatina dua ettigi iddialari olsa da Asik pasazade Haci Bektas Veli'nin, Osmanli saltanatindan
kimseyle gorismedigini, bunun aksini sdyleyenin, yalan soyledigini belirtmistir. Horasan erenleri diye
bilinen Turkmen babalari icinde Haci Bektas Veli'nin yeri, cok blyuktir (Cetinkaya, 1999, ss. 350-352).

Haci Bektas Veli ve Horasan bagi Bektasi kaynakli siirlerde de oldukc¢a fazla yer almaktadir.
Kemteri (1254/1838).
Horasan sehrinde zuhur eyleyen
Hliinkar Haci Bektasi Veli pirimdir
Gelip rum diyarin pirnur eyleyen
Hinkar Haci Bektasi Veli pirimdir
Glvercin donunda pervaz eyledi
Rum erleri gelip niyaz eyledi
Tevelli sirrina agaz eyledi
Hinkar Haci Bektasi Veli pirimdir
Cansiz duvarlari odur ytirtiten
Bestasi getirip sahit eyleyen
Kara tasi camur gibi yoguran
Hinkar Haci Bektasi Veli pirimdir
Burhan istediler ol dem pirinden
Ak dedi Akpinar akti yok iken

145



Edeb Erkan

Avucunda gésterdi nurdan yesil ben
Htinkér Haci Bektasi Veli pirimdir
Pirim nesl-i isna asar degil mi
Muhammed Ali’'nin varisi ilmi
Kapisinda kuldur bu asik Kemter'i
Htinkér Haci Bektasi Veli pirimdir.

Alevi-Bektasi sair ve eren Abdal Musa (811/1408) siirinde Horasan bélgesi ve Haci Bektas Veli
iliskisini vurgulamistir.
Horasan' dan Rum'a zuhur eyleyen
Pirim Haci Bektas Veli degil mi
Binip cansiz duvarlari yliriiten
Pirim Haci Bektas Veli degil mi?
Doksan alti bin Horasan pirleri
Elli yedi bin de Rum erenleri
Ctimlesinin serfirdzi serveri
Pirim Haci Bektas Veli degil mi?
Bali” m Sutlan arkadasi yoldasi
Kizil Deli Sultan’ dtirtir hem esi
Abdal Musa Sultan dersen ne kisi
Pirim Haci Bektas Veli degil mi?

Yakin tarihimizin ozanlarindan merhum Asik Veysel (1894-1973) bir siirinde Horasan ve Hacli
Bektas Veli bagini ifade etmistir.
Medet, mirvet deyip kapina geldim
Istegim, dilegim var Haci Bektas
indim esigine yiiziimii siirddim
Kusurum, giinahim var Haci Bektas
Kul olanin elbet olur kusuru
Nesli-i Peygambersin cihanin nuru
Ali'sin, veli'sin, pirlerin piri
Galma kusurlara pir Haci Bektas
Horasan'dan ayakbastin Urum'a
Mucizeler sahit oldu pirime
Bak su vaziyete, bak su duruma
Esin yok cihanda bir Haci Bektas
Geg¢mem dedin duvarimda sinekten
Yalan sadir olmaz ervah-i pdkten
Sana inanmisim ervahten, kbkten
Sana inanmayan kér Haci Bektas
Sana yalvariyor Veysel bicare
Yine senden olur her derde ¢are
Bir arzuhal sundum gani Hiinkér'a
Kerem'in, ihsanin bol Haci Bektas

146




Edeb Erkan

Anadolu'da Hacl Bektas Veli'ye mensup sUfi ve sair Said Emre (XIIl. ylzyil?) bir siirinde
Horasan'dan bahsetmistir;

Doksanalti bin Horasan pirleri

Elliyedibin Urum erleri

Cilmlesinin sarfizari serveri

Pirim Haci Bektas Veli degil mi? (Ozmen, 1995/1, s. 221).

Hilmi Dede Baba da Bektasiligin tim inceliklerini dizelerinde derin bilgisi ile isleyip Haci
Bektas sevgisini konu edinmistir.

Horasan sehrinde zuhur eyliyen

Hlinkar Haci Bektas Veli pirimdir

Gelip Rum diyarin ptr nur eyliyen

Hiinkar Haci Bektas Veli pirimdir (Yildirim, 1997/11, s. 238).

XVII. ylzyil Alevi-Bektasi ozanlarindan Dedemoglu Horasan bagini bir siirinde soyle ifade etmistir:

Ciktik Horasan’'dan eyledik soktin
Dusdrdtler bizi tozlu yollara
Omuzda parliyor kargi cidalar
Asirdilar bizi karli daglara

Béliik bélik oldu yliklendi gogler
Atlandi yashlar yayandir gencler
Basimiza geldi gérdiigd dlisler
Dusdirdtiler bizi gurbet ellere

Gahi konduk gahi géc¢tlk yollara
Bilip bilmedigim gurbet ellere
Alem daglarindan su diiz ¢éllere
Simden sonra destan olsun dillere
Oradan ylikledik geldik Culab’a
Seksen dort bir erdir gelmez hesaba
Deve koyun ¢oktur insan kalaba
Susuz hayvan inilesir gollere
Dedemoglu der ki askin bagindan
Asirdilar bizi Yozgat dagindan
Anadolu Sivas sehri sagindan
Bizden sonra bir nam kalsin illere

Anadolu'da Alevi-Bektasi Tirkmen kiltirinde "Horasandan Gelmek” tabiri “Tlrk/Ttrkmen
Olmak" anlaminda yaygin olarak kullaniimaktadir. Bu detay sadece cografi bir bagdan ibaret olmayip,
inanclarinin ve kabullerinin tarihi ve tasavvufi kdkenini ifade amaciyla kullaniimaktadir.

Sekizinci imam, imam-1 Ali Riza, Harun Resid'in de defnedildigi Horasan'da bulunan Meshed/
Tus yakinlarindaki Senebad Kdyii'ne gémiilir (Figlal, 1984, ss. 166-168). Diivazlarda#4, imam Ali
Riza'nin gémiilii oldudu yere génderme yapilir. Bu sebeple diivazlarda imam Ali Riza icin yapilan en
belirgin vurgu onun “Sah-1 Horasan" olmasidir:

4 Duvaz imam, diivaze veya imam olarak da adlandirilir. Alevi ve Bektasi siirinde gorullr. Farsga'da oniki anlamina
gelen diivazdeh kelimesinin kisaltiimis sdylenisidir.

147



Edeb Erkan

Sekkiz kapusi cennet-i adnin be-veléyet

Musi-i Riza Sah-1 Horasan Ali'dir

Sah Hatayi (Arslanoglu, 1992, s. 124).

Ali Musa Riza velGyette kan,

Sdalar-1 evliyd Sah-1 Horasan

Teslim-i ser caniz ikrérla iman

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz Kalbi (Ergun, 1946a, s. 156).

Bektasilikle iliskilendirilen Yenicgeriler, sefer sirasinda disman bdlgesine girdikleri zaman
bUtun ordunun istirakiyle birlikte her glin ikindi namazi kilindiktan sonra toplu olarak dua yaparlardi.
ikindi namazi kilindiktan sonra kethiida bey, dua icin cadirdan cikar, yiiksekge bir seyin {izerine
otururdu. Yeniceri agasi ve diger ocak agalarinin adamlari da blyulk bir daire olusturacak sekilde
kethlida beyin 6nlinde, her odanin mensuplari da kendi ¢adirlarinin 6niinde ayakta dizilirlerdi. Ocak
yazicisl, kethlida beyin yanina gelerek duaya baslardi. Bu dualara gulbank® denilirdi. Haci Bektas Veli/
Bektasilik ile Horasan bagi bu gllbanklarda asagidaki bir 6rnegini gérdigumuiiz Haci Bektas Veli'nin
ismi Horasan ile iliskilendirilerek “Haci Bektas-1 Veli Sédh-1 Horasan" sekilde yer alirdi.

Glilbank-1 Muhammed'i Bismi — sdh Allah Allah

Dervisi dervisGn, makbdl-i makbdlan,

Bas lryan, sine plir-y@n, dide Gl kan, Yezide kan kusturan,
Gogus kalkan, arslan pengesinden kelle kurtaran

Bu meydanda nice baslar kesilir, olmaz soran.

Miicizati Fahr-1 cihén.

Kerem-i SGh-1 merdan, bi-hirmeti dbdalan.

Pirimiz, Hiink&rimiz, téc-l érifin gavs-el vésilin

Haci Bektds-i Veli SGh-1 Horasan.

Hinzirdir, mel’undur, mindfik’dir Yezid'le Mervan.
Le‘anallahii Yezide ve Gla kavline,

Alf ugruna on iki imam katarina,

Pir gayretine, dem-i pir, kerem-i evliy@, gerceklerin demine
Hua diyelim HG (Koca, 2000, s. 102).

Ftiivvetname-i Bektasiyye'nin (2022) birgok yerinde Haci Bektas Veli ve Horasan badi gokga
zikredilmistir. Risalenin doérdlincu satirinda “Hiinkar Haci Bektas El Horasani" olarak zikredilmektedir.

Fiittivvetname-i Bektasiyye'nin 92'nci sayfasinda yer alan risalenin glinimiiz alfabesine
cevrilmesi asagidadir.

“A'ni bihi ibrahim Enveri Baba Efendi rahmetullahi aleyhi's-samedani efendimiz hazretlerinin kaide-i
Uslub ve fariza-i Cenab-I Bari ve sliinnet-i seniyye-i Cenab-1 Hazret-i Muhammedi ve kavl-i cenab-i
Hazret-i Emiriimii'minin imamii'l-miittakin Esedullah Ali ve riisum-1 kavaid-i mezheb-i pak-1 Hazret-i
imam Cafer es-Sadik Taki ve resm-i kavaid-i Hazret-i Hiinkar Haci Bektas-1 Veli el-Horasani ve erkan-i
ehlullah ve rah-1muhabbet-i handan-1 evlad-1 Mustafavi fi'l-asl kaide-i alileri Gzere imdi bir muteehhil can
karindasin ikrarini aldiklari avande ol canin tam erkan-i1 ehlullah olarak gorecedi ayin-i cemi ve rehberlik
edecek zat-1 ali-kadrin ne glne rehberlik edecedi erkani min gayri haddin ala kadri't-tda manzar-i
hakir-i kemteranem denll deryadan katre ve glinesten zerre olarak is'ar eyledim ve her ne kadar kusur-1
hakiranem var ise dahiisbu risale-i mergUbeyi mitalaa eden seriat-i Ahmediye ile me'luf ve miteayyen
ve hakikat-i Hak ile mu'tekid ve marifet-i insaniyetle kamil ve tarikat-1 aliyye ehlullah ile @mil ve Hazret-i
Hunkéar Haci Bektas-1 Veli efendimizin emr-i alilerine kail ve rézi olan can karindaslarimdan kusurumun

5 Giulbank (glilbeng): Farsca “gll sesi” veya "bllbil sakimasi” anlamina gelmektedir. Terim olarak hep bir agizdan
yapilan dua ve ant anlamina gelir.

148




Edeb Erkan

afvini rica ve niyaz ederim. Erenler! Nitekim Kutbl's-Samedani Hazret-i Hinkar Haci Bektas-1 Veli el-
Horasani buyurur ki kit'a: Levh-i cephende ezel kim her ne takdir etti Rab Kavl-i hatada seyh-i atédda
boyle bir tll-1 emel Gelir basina elbet bin U bir ba hayr u ser Kul beser insan sasar isler diiser dorder
beser..."

Sekil 1
Fltdvvetname-i Bektasiyye, s. 92

i Sy 2o tw?~¢u.é3.gg¢,}'y?}.-¢@?
SuF Cop Ao Ly SN B3 it
SYarzs gr AT AL e p s
| epssBias Pranisaas o Sier D
»v';b‘u.;_’o‘/; a Py i\-.g"v.;'\:f&\b,"#
O Bt 0 LANSANS S I2NL (50000 21100
a\v%hf;,c G st 028 S BINGE I B Suhs
Bo QLAIMEL Cua 0VCUD s At oo Sz 0
B Y s N )
ﬁ?}é—}aﬁ; (-—f‘zh‘-%‘d—'ﬂx P SO P
LS i i £t
AN s WSS NSy o Sh s
2L AN Y200 Lo NS g\ N Crors S8
‘16',!" (,{';\,;)\ﬂp é._o“' @,,‘;4»):}}.\«9»)'; '
| PRSP DI S R OR S PO
D Sa e DS 0500 )
e > ")/,"t’. M”EM

Fro e Ch N

St s AN AN Y
J

Fiittivvetname-i Bektasiyye'nin baska bir boliminde sayfa 121'de Haci Bektas Veli'nin
oturdugu pir postunun diger isminin “Horasan postu” oldugundan bir bolim yer almaktadir.

Haci Bektas Veli felsefesi sevgi, hosgord, birlik konulari tGzerinden sekillenmis, dénemin
siyasi ortamina ragmen, engin zekasi ile caginin 6tesi niteliginde fikirler ortaya koymustur. Oyle ki
insan Haklari Evrensel bildirgesinin temel degerlerini XIll. yiizyilda Haci Bektas Veli'de de gérmek
muimkunddr. Onun anlayisinda kadina saygi kavrami devrinin ¢gok 6tesindedir. Gerek distincelerinde
gerekse Alevi-Bektasi ayinlerinde kadin ve erkek esit seviyede tutulmustur. Esasen eski Turklerin irki

149




Edeb Erkan

ozelliklerinde kadina verilen deger bu sekilde strdurllmustir (Bahadir, 2014, s. 32). Haci Bektas Veli
Horasan erenlerindendir. Horasan Melametiligini, Horasan marifet ve hikmet ekoliinii Horasandan
Anadolu'ya, Anadolu’dan Balkanlara ve diinyaya ulastiran ser cesmedir.

Sekil 2
Fittivvetname-i Bektasiyye, s. 121

Fitivvetname-i Bektasiyye'nin 121'inci sayfasinda yer alan risalenin ginimiiz alfabesine
cevrilmis hali asagidadir.

150




Edeb Erkan

"Badehu Hazret-i Pir postu yaninda olan niyaz tasina, kizil esik ve murivvet tasi tabir olunur ona niyaz
edlp rehber diye ki "Bu makama bab-1 murlvvet derler ve meydan igerisine girildikte erenlerin cemali
musahede olunup ve maksada erilecedi vakit huzur-1 erenlere varilip niyazin kabul oldugu mahaldir”
diye. Ondan Pir postuna niyaz edlp rehber diye ki: “Buna Pir postu derler, Hazret-i Pir efendimizin
postudur. Bunu Horasan'dan getirip bu mahalle serip meram ve maksad her ne ise iltica olunur ve
murada erisilen makamdir” diye. Badehu tahtin sol tarafinda olan posta gelip niyaz edip rehber diye ki:
“Buna Ali postu derler, cimle muskil bunda hall olur ve seriatin ve tarikatin ve marifetin ve hakikatin
babi budur. Ve sebeb-i necat diinyada ve ahirette bundan olur” diye. Ondan gelip ¢eraga niyaz edip
rehber diye ki: “Buna cerag derler ve bu ¢erag nur-1 Muhammed Ali'dir ve ctimle canlar bunun nuru
ile minevverlenlip erenlerin cemaliyle muserref olunur ve Hakk'a erisilen makamdir.” Ondan meydan
tasina niyaz edip rehber diye ki: “Buna meydan tasi derler ve Hazret-i Pir efendimizin meydana celladi
deyl nasb buyurduklari, elinde kudret kilinci ile duran Hacim Sultan’in makamidir. Bunda terbiyesiz ve
arsiz ve erkansiz olanlari ve yalancilik ve yolsuzluk edenleri terbiye edip yola gelecek makamdir. Ve bu
makamda terbiye ederler.” Badehu klreye yani ocaga niyaz edip rehber der ki: “Buna kdre derler ve
bunda c¢ig olan nesneler pisip hakkin inayet ettigi nimet bunda tabh olunur. Allah'in dostlari intifalanip
sukriin ederler ve cumle nasin ve cimle fukaranin faidelendigi mahaldir” diye...."

Sonug

Milletler gecmislerinde ve tarihlerinde 6nemli yer tutmus kisileri, olaylari, mekanlari ve
kavramlariunutmazlar ve nesilden nesile aktarirlar. Bu aktarma eger sozli kiltlri gelismis toplumlarda
ise cok daha guclu bir sekilde dilden dile aktarilir. Alevi-Bektasi topluluklari arasinda ¢okcga zikredilen
"Horasan'dan gelmelik” ve "Horasan erenleri” kabulli ve bu kabullin farkl sekillerle cem ibadetleri
esnasinda dua ve niyazlarda dile getirilmesi bahsettigimiz kokli geg¢misin bir tezahdridir. Haci
Bektas Veli'nin Horasani lakabi ile anilmasi, velayetnamesinde Haci Bektas Veli'nin agik bir sekilde
oradan gelmis olmasinin anlatiimasi sebepsiz dedildir. Esasen Alevi-Bektasi topluluklari arasinda
Horasan'a olan vurgu iki 8nemli hususa dayanmaktadir. ilki bu insanlarin tarihi mekan bilgisine, kadim
vatan algilarina ve oradan baslayan tarihi goce, ikincisi ise geldikleri cografyadaki tasavvufi bakisa,
hayat felsefesine ve bu felsefenin yeni vatan edindikleri cografyaya aktariimasinadir.

Horasan bélgesi glinimiizde iran, Afganistan, Tiirkmenistan devletleri arasinda paylasilan
genis bir cografi boélgenin adidir. Horasan erenleri tabiri genel olarak Horasan bdlgesinde ve ekoltinde
yetismis veya bu yoreye baska yerden gelmis seyh ve dervisleri adi olsa da Anadolu'nun Turklesmesi
ve islamlasmasina biiyiik katki saglayan li¢ evliya ziimresinden (Tiirkistan erenleri, Horasan erenleri,
Rum erenleri) biri olarak ifade edilebilir. Bu evliyalar geldikleri cografyaya veya izledikleri glizergaha
nispetle Horasan Erenleri olarak adlandiriimaktadir. Evliya menakipnamelerinde de Anadolu'ya go¢
ettiginden soz edilen dervisler, hangi tarikata mensup olursa olsun, mutlaka Horasan'dan gogme,
yani Horasan Erenleri'nden sayilmaktadir. Horasan bdlgesi, islam diinyasi ile Tiirk diinyasi arasinda
bir gecit olmus, Islamiyet, Tirkler arasina buradan girmistir. Hic kuskusuz tasavvuf hareketinin
Anadolu'da alt yapisini olusturan Hoca Ahmet Yesevi ve hikmetleri Horasan erenlerinin ¢ikis noktasini
teskil etmistir. Anadolu’'da 6zellikle kirsal kesimlere yerleserek bolge halkinin dini ve ahlaki egitiminde
rol oynamislardir. Yerlestikleri bolgelerde halktan biri gibi tarimla veya hayvancilikla ugrasmislardir.
Halk arasinda daha cok menkibe ve kerametleriyle taninan, onlara birtakim hikmetli s6zler, nasihatler,
siirler ve ilahiler okuyan ve daha cok islamiyet'in mistik yoniinii 6n plana cikaran bir 6gretiyi temsil
etmislerdir. Ayrica Allah'in bagislayiciidini, temel insani degerleri, insanin kalp temizligini, farkh
dinlerden olanlara hosgoruli olmayl da salik vermislerdir. Horasan Ereni olarak ifade edilen bu
zatlar halkin inan¢ dinyasinda Horasan'dan gelen veli insanlar olarak ifade edilmistir. Anadolu’nun
islamlasmasinda siiphesiz en 6nemli sufi karakter Haci Bektas Veli'dir. Onun tasavvuf anlayisi sadece
Anadolu ile sinirh kalmamis balkanlar Gzerinden tiim diinyaya yayilmistir.

151




Edeb Erkan

Kaynaklar / References
Aday, E. (2014). Horasan Erenlerinin menkibevi sahsiyetlerindeki ortak ézellikler. Tlrk Dinyasi Kiltdr
Baskenti Ajansi Yayinlari.

Ali b. Osman Hucviri. (1982). Hakikat Bilgisi Kesfu'l-Mahcdb, Hazirlayan Siileyman Uludag. 1. Basim,
Dergah Yayinlari.

Arslanoglu, I. (1992). Sah ismail Hatayi ve Anadolu Hatayileri. Der Yayinlari.

Altunkaynak, M. (2016). Horasan Tasavvuf Ekolii ve Ozellikleri. Turkish Studies, 11 (2), ss. 127-148.
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.9393

Bahadir, i. (2014). Alevi-Bektasi inancina Goére Kadin. Tiirk Kiltiirii ve Haci Bektas Veli Arastirma
Dergisi, 32, ss. 13-28.

Barkan, O. L. (1993). Kolonizatér Tiirk Dervigleri. Hamle Yayinlari.

Barthold, V. V. (2004). Orta Asya Ttirk Tarihi Dersleri. Caglar Yayinlari.

Bolat, A. (2003). Bir Tasavvuf Okulu Olarak Melametilik. insan Yayinlari.

Cetin, 0. (1998). “Horasan", Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 18, ss. 234-241.

Cetinkaya, B. A. (1999). Bir Anadolu Ereni Haci Bektas-1 Veli: Hayati, Eserleri ve insan Anlayisi.
Cumhuriyet Universitesi llahiyat Fakdiltesi Dergisi, Sayi 3, 350-352.

Demircan, M. N. (1997). Sivas Kaynakli Conkler Uzerinde Tetkik. (Tez No: 63976) [Cumhuriyet
Universitesi Yayinlanmis Yiksek Lisans Tezi]. YOK Tez Merkezi.

Dogrul, O. R. (1950). islém Tarihinde ilk Melémet; Melamete Ait En Eski Vesikanin Terciimesi. inkilap
Kitapevi.

Dogan Turay, E. (2021). Bir Bitlinin Parcasi Haci Bektas Veli'nin Haciligi ve Hac Yolculugu. Haci
Bektas Veli, Hazirlayanlar Ahmet Tasgin & Erdal Aksoy, Kiltir Bakanligi Yayinlari, ss. 61-80.

Eraydin, S. (1994). Tasavvuf ve Tarikatlar. 4. Baski. Marmara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Yayinlari.
Ergun, S. N. (1946). Bektasi Sairleri ve Nefesleri. Cilt I-1l, istanbul Maarif Kitaphanesi.
Ergun, S. N. (1931). Bektasi-Kizilbas Alevi Sairleri ve Nefesleri. Maarif Kitaphanesi.

Erkaya, M. E. (2015). Tarikatlarin Tesekkiilii Oncesi Dénemde Kur'an Kaynakli Tasavvuf Kavramlari.
Otto Yayinlari.

Evliya Celebi. (1999). Evliya Celebi Seyahatnamesi. 3. Kitap, Yapi Kredi Yayinlari.
Figlali, E. R. (1984). imémiyye Siasi. Selcuk Yayinlari.

Fiitiivvetnamey-i Bektasiyye. (2022). Yayina Hazirlayan Hiiseyin Tirkmen & irfan Dagdelen. istanbul
BlyUksehir Belediyesi Yayinlari.

Karakas, S. (2014). “Kadim iran Dinlerinin Tiirk inanc Tarihindeki Yeri”, The Journal of Academic
Social Science Studies, Sayl 27, 185-202. https://doi.org/10.9761/JASSS2447

Koca, S. (2000). Bektasi Kiiltiir Argiimanlarina Gére Yeniceri Ocagi ve Devsirmeler: Ondeng Songung.
Nazenin Yayinlari.

Kopriill, F., & Babinger, F. (2003). Anadolu’da islamiyet. insan Yayinlari.

Kopriilli, M. F. (1979). “Haci Bektas Veli", Milli Egitim Bakanhgi islam Ansiklopedisi, 2. Cild, ss. 461-
464.

Kuseyri, A. (1991). Risale (Tasavvuf llmine Dair Kuseyri Risalesi), Hazirlayan Siileyman Uludag.
Dergah Yayinlari.

Ocak, A. Y. (1996). Tiirk Sufiligine Bakislar. iletisim Yayinlari.

Oztiirk, M. (2001). Anadolu Erenlerinin Kaynagi Horasan (Mogol istilasina Kadar). Kiiltir Bakanhg
Yayinlari.

152



https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.9393
https://doi.org/10.9761/JASSS2447

Edeb Erkan

Ozmen, i. (1994). Alevi-Bektasi Siirleri Antolojisi, Cilt 1-5. Saypa Yayinlari.
Piyadeoglu, C. (2023). Giines Ulkesi Horasan (Biiyiik Selcuklular Dénemi). Kronik Kitap Yayinlari.

Tasgin, A. (2009). "Haci Bektas''n Rum'a Gelisi: Seyahati ve Rum Erenleriyle Karsilasmas!”,
Dogumunun 800. Yilinda Haci Bektas Veli Sempozyumu Bildirileri, Yayina Hazirlayan Filiz
Kili¢, Atatirk Kultar Merkezi Yayinlari, 2009, ss. 1-9.

Tasgin, A. (2014). “Menkibelerin Kurdugu Zaman ve Mekéan: Ahmed Yesevi ve Haci Bektas Ornegi”,
Uluslararasi Ipek Yolunda Tlirk Diinyasi Ortak Kliltiir Mirasi Bilgi Séleni Bildirileri, Editor Fahri
Atasoy, Turk Yurdu Yayinlari, ss. 267-272.

Tasgin, A., & Atay O. (2019). “"Horasan'dan Konya'ya Tiirkistan — Horasan Marifetinin Gocui: Fiitiivvetin
Son Meydani Olarak Konya", Ge¢cmisten Glintimlize Goégler Konya Kitabi XVII, Editor Alaattin
Akoz & Dogan Yorik & Hasim Karpuz, Konya Ticaret Odasi Yayinlari, ss. 155-184.

Tasdin, H., & Tasdin, A. (2024). "Haci Bektas Veli Velayetname'sinin Anlam Diinyasi: Hoca Ahmet
Yesevi Velayetname'de”. Reassessing The Heritage of Khoja Ahmet Yasawi. Edited by
Mahmut Erol Kilig & Maulen Sadykbekov, IRCICA&Historical and Culturel Museum Reserve
"Azret Sultan”, ss. 219-234.

Ulken, H. Z. (2003). Anadolu’nun Dini Sosyal Tarihi Onciiler: Barak Baba, Geyikli Baba, Haci Bektas,
Yayina Hazirlayan Ahmet Tasgin. Kalan Yayinlari.

Uremis, A. (1996). Tirkiye Selguklularinda Tasavvufi Hareketler. (Tez No: 52965) [in6ni Universitesi
Yayinlanmis Yiksek Lisans Tezi]. YOK Tez Merkezi.

Velayetname: Menakibi Haci Bektas Veli. Yayina Hazirlayan Abdulbaki Gélpinarli. inkilap Kitabevi.

Yaman, A. (2022). Sah-i1 Merdan’a Talip Olanlar: Kizilbaslar Aleviler Bektagiler (Temel Bilgiler). La
Kitap.

Yildinm, A. (1997). Baslangicindan Gliniimlize Alevi Bektasi Deyisleri. Cilt I-Il, Uyum Yayinlari.
Yilmaz, H. K. (2004). Anahatlariyla Tasavvuf ve Tarikatlar. 10. Baski, Ensar Nesriyat.

Yiice, A. (2000). Klasiklerimiz El-Liima. Tasavvuf-ilmi ve Akademik Arastirmalar Dergisi, 1(3), 185-
195.

163



