Edeb Erkan Research Article

() Ghook orupctes
Segleo

ISSN: 2980-1567 elSSN: 2980-1095 Edeb Erkan
1 2025, No. 8, 77-98
g Journal homepage: edeberkan.com https://doi.org/10.59402/EE008202505

I1SSN-2980-1567°

Prizren ittifaki’'nin cift karakteri: Osmanl sadakati ile milli uyanis arasinda Arnavut milli hareketi
(1878-1881)

Merjeme Gashi’

Ozet

Bu makale, 1878-1881 yillari arasinda faaliyet gdsteren Prizren ittifaki'ni, Arnavut milli hareketinin “Gift karakterli" yapisi
baglaminda yeniden ele almayl amaclamaktadir. Calisma, Arnavut milliyetciliginin erken dénem evresini temsil eden bu ittifakin,
baslangigta Osmanli toprak biitiinliigiini savunan islami bir karaktere sahipken zamanla yerel 8zerklik talepleri ve milli bilincin
olusumuna katkida bulunan bir harekete déniistiigiinii dne siirmektedir. Bdylece Prizren ittifaki hem Osmanli'ya baglilik hem
de milli uyanig arasinda salinan cift yonli bir karakter sergilemistir. Analiz, Skender Rizaj (Skender Rizay) (1978) ve lljaz Rexha
(ilyaz Reca) (1978) tarafindan yayimlanan Osmanli arsiv belgelerine, dénemin ingiliz diplomatik yazismalarina, dénemin Arnavut
aydinlarinin kaleme aldigi hatirat eserleri ve ikincil literatiire dayanmaktadir. Bu gercevede ittifakin hem merkeziyetci Osmanli
yonetimiyle hem de Buyuk Guglerin midahaleleriyle yasadigi gerilimleri ayrintili sekilde ortaya koymaktadir. Bunun yani sira
makale, Prizren ittifaki'nin milliyetci bir karaktere sahip déniisme siirecinde Bektasi tarikatinin oynadigi rolii vurgulamakta ve
Osmanli sonrasi tarih yaziminda ittifaki'nin nasil ideolojik olarak yorumlandigini tartismaktadir. Prizren ittifaki ve daha sonra
gelisen olaylarin bir biitiin halinde degerlendirilmesi, ittifak etrafinda bir araya gelen cevrenin dénemsel faaliyetlerini saglikii
degerlendirme imkani verecektir. Aksi halde, ittifak'in faaliyetlerinin ve {iyelerinin dénem veya parcalar halinde ele alinmasi
farkli sonuglar dogurmakta ve tartismalara yol agmaktadir. Sonug olarak, Prizren ittifaki, Arnavut siyasi bilincinin olusumunda
hem Islami sadakatin hem de milli taleplerin i¢ ice gectigi bir gecis donemi 6rnegi olarak degerlendiriimektedir.

Between Ottoman loyalty and national awakening: The dual character of the Albanian movement
during the Prizren league (1878-1881)

Abstract

This article aims to re-examine the Prizren League (1878-1881) within the framework of the “dual Article History
character” of the Albanian national movement. It argues that while the League initially embodied

an Islamic orientation devoted to the defense of Ottoman territorial integrity, it gradually evolved Received

into a movement that articulated demands for local autonomy and contributed to the emergence 2025-07-02
of national consciousness. In this sense, the Prizren League exhibited a dual character, oscillating Accepted
between loyalty to the Ottoman Empire and aspirations for national awakening. The analysis is based 2025-10-16

on Ottoman archival documents published by Skender Rizaj (1978) and lljaz Rexha (1978), as well

as contemporary British diplomatic correspondence, memoirs of Albanian intellectuals from the Anahtar
period, and relevant secondary literature. The article provides a detailed analysis of the tensions Kelimeler
experienced by the League—both in relation to the centralizing policies of the Ottoman Empire and .

the interventions of the Great Powers. Moreover, the article highlights the role played by the Bektashi Prizren Ittifaki,
order in the League's evolution toward a nationalist orientation. It discusses how the League has been Arnavut
ideologically interpreted in post-Ottoman Albanian historiography. A holistic evaluation of the Prizren milliyetciligi,
Alliance and the subsequent developments allows for a more coherent understanding of the activities Osmanli Devlet;,
of the circles that gathered around it; otherwise, fragmentary assessments of its members and actions Bektasilik.
tend to produce divergent interpretations and scholarly controversies. In conclusion, the Prizren

League is assessed as a transitional phenomenon in which Islamic loyalty and national aspirations Keywords

were intricately intertwined in the formation of Albanian political consciousness. )
Prizren League,

Albanian
TCorresponding Author: Merjeme Gashi, Prishtina/Republic of Kosovo. nationalism,

Ottoman Empire,
© merjem_gashi@hotmail.com @ https://orcid.org/0009-0009-1161-5880 Bektashism.

© 2025 The Author(s). Published by Ahmet Taggin.
This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/).

77


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://edeberkan.com
https://doi.org/10.59402/EE008202505
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.59402/EE008202505&domain=pdf&date_stamp=2025-11-30

Edeb Erkan

Giris

Cek tarihgi ve siyaset teorisyeni Miroslav Hroch, Avrupa'daki kiiclik milletlerin milli canlanis
surecini U¢ evrede ele almaktadir: A Evresi, bir grup entelekttelin milletin dili, kGltird ve tarihini
incelemesiyle karakterizedir ve bu asamada henuz siyasi talepler dile getiriimez; B Evresi, milliyetgi
aydinlarin bir millet yaratma projesine kitlesel destek saglamaya c¢alistigi donemdir; son olarak C
Evresi, milli hareketin entelektiiel ve yurtsever bir grup araciligiyla genis kitlelerin meselesi haline
geldigi asamayi ifade eder. Hroch'a gore kl¢lk milletlerin olusumu agisindan en kritik evre B Evresi'dir
(Hroch, 1985/2011, ss. 50-51).

Nathalie Clayer (2013, s. 115), Arnavut milliyetciligi lzerine yaptidi hacimli calismasinda
Hroch'un semasina dayanarak Arnavut milll hareketini incelemektedir. Ona gore, Arnavut milliyetgiligi
once halkin dili ve folkloruyla ilgilenen, bir ulusun varligini vurgulayan, dar bir ¢evrenin disina
yayllmayan bir grup entelektuelin tasidigi bir “Arnavutculuk” bigciminde gelisti. Daha sonra, siyasal
ve toplumsal gelismeler nedeniyle, bu Arnavutgulardan bazilari halkin bir boélimine ulasip, onlara
"medeniyet” gotlirmeye ve onlari ulusa aidiyetin bilincine vardirmaya calistilar. Son asama, ulusal
fikrin kitleler icinde yayilmasi, ayri bir devlet yapisinin ve bir Arnavut okullari aginin kurulmasiyla
birlikte baslamaktadir. Clayer'e gore bu donem 1920'den sonraya denk gelmektedir.

Balkanlarda milliyetci hareketler ilk kez Osmanli imparatorlugu’nun Sirp, Yunan, Bulgar, Romen
gibiHristiyanunsurlariarasinda, en sonolarakise Arnavutluk'ta ortaya cikmistir. Arnavutluk’ta milliyetci
hareketlerin daha gec ortaya ¢ikmasinin birkag nedeni vardi. Nuray Bozbora'ya (1997, s. 569) goére
bu nedenlerden biri Arnavutlarin diger Balkan halklari arasinda cikarlari Osmanl imparatorlugu’nun
cikarlariyla en fazla 6zdeslesmis bir halk olmasidir. Diger nedenler arasinda Arnavutlarin Ugte ikisinin
Mislimanlardan olusmasi, hiikimete olan baglilik, Arnavutlarin Gst diizey gorevlerde bulunmalari ve
Arnavutluk’'un Osmanli topraklarini sinir komsularina karsi korumak istemesi bulunmaktadir (Olgun,
2016, s. 56).

Neredeyse ilgili tim calismalarda Arnavut milliyetgiliginin iki 6zelligine deginilir. Bunlardan
ilki Balkan cografyasinda en gec¢ gelisen milliyetgilik hareketi oldugudur; ikincisi ise Osmanl
imparatorlugu’nda cogunlugunu Miisliimanlarin olusturdugu bir toplulukta ortaya cikan ilk milliyetgilik
olmasidir. Ziya Gékalp de buikinci 6zelligi Tiirklesmek, islamlasmak, Muasirlasmak isimli calismasinda
dile getirmektedir. Gokalp, islam diinyasinda milliyetcilik diisiincesini ilk benimseyenlerin Arnavutlar
ve Araplar oldugunu sdyler (Gokalp, 1918/2013, s. 36). Bunun en énemli nedeni de Arnavutlarin dis
tehditlere dogrudan maruz kalmasi ve Avrupa ile daha siki iliski kurabilme imkéanina sahip olmasidir
(Celik, 2004, s. 33).

ilber Ortayli'ya gére Balkan uluslari icinde Arnavut ulusgulugunun gelismesi kendine 6zgii bir
niteliktedir.

“"Her ne kadar Arnavutlarin Bati kilttriine agik tutumlari burada anti-Osmanlici bir hava yaratmissa da
Arnavutlar birbirlerine dlisman kabileler halindeydi ve feodal beyler Babiali ile ¢ikar birligi icindeydi.
llging olan Arnavut aydinlarinin Arnavutluk kadar Osmanliliga yatkinhgidir.”

Buna karsilik Ortayli, 1878 sonrasinda Arnavutlar arasinda ulus¢gu Osmanlici ¢eliskisinin
ortaya ciktigini belirtmektedir (Ortayli, 1985, s. 1031).

Balkanlarda ve Osmanli sisteminde millet tanimi dini bir referans cercevesinde anlamini
bulmustur. Osmanli Devleti sinirlari iginde birgok ‘ulus’ olmasina ragmen birkag milletten bahsetmek
mumkunddr. Balkanlardaki diger etnik unsurlar kendi millikimliklerini dinsel kimlikleriyle 6zdeslestirmis
ve Islami unsurlari milli kimliklerden dislamislardir. Arnavut unsuru etnik ve lengtiistik anlamda ayni
nitelikleri paylasirken dinsel ayrim olmak tzere cografi, kiiltlrel, kabilesel farkliliklara sahiptir. Arnavut
kimligine en azindan organik manada dahil edilebilen kitle iginilk farkllik, Arnavutlarin tGi¢ ayridinigruba
ayrilmasidir. Arnavutlar islam (Siinni ve Bektasi), Ortodoks ve Katolik din, mezhep ve tarikatlarina
mensup idiler. ikinci farklilik, Arnavutlarin yasadigi cografi bélgelerin farkliigidir. Daglik bélgelerde
Kuzey'de yasayan Arnavutlarla Giiney'de ovada yasayan Arnavutlarin yasam bigimleri ve gelenekleri
arasinda farklik bulunmaktadir. Bunlara ek olarak Uglincu farklilik ise dinsel ve cografi farkhlklarla
kesisen, onlarin Geg ve Tosklar bigiminde ayrilmalarina neden olan etnik alt gruplara bolinmeleridir.

78




Edeb Erkan

Misliman Arnavutlar icinde dahi Glney'de yasayan Tosklar, Bektasilerden Kuzey'de mesk(n olan
Gegler Sunnilerden olugsmaktadir ve modern dénemde Osmanli-Turk kimliginin en belirgin tasiyicilari
durumuna gelmislerdir (Parladir, 2015, ss. 114-115). Arnavut milliyetciligini diger Balkan milliyetgilik
hareketlerinden ayiran sey, ¢ok dinlilikten 6tird laik bir yapinin olmasidir. Arnavutlarin farkl dinlere
bolinmesi, milli uyum ve homojenlesme slirecinde olasi bir engel olarak kabul edilmistir. Arnavut
milliyetciliginin etnik ve agresif olmaktan ziyade savunmaci bir 6zellik tasidigi goralur.

Arnavut milliyetciliginin dogusunda ve gelisiminde en 6nemli katkiyi kilturel alanda yapilan
calismalar saglamistir. Once 18. ylzyilin ikinci yarisinda Alman Arnavutbilim adamlari’ Arnavutlarin
dili, kokeni ve tarihine yonelik arastirmalar yapmaya baslamislardir (Olgun, 2016, s. 58). Ayrica
Arnavut milliyetgiliginin olusumunda diasporanin roli oldukga biydktir. Clayer (2013, s. 2), Arnavut
milliyetciliginin disaridan geldigini, “..6ncelikle italya, Romanya, Osmanli imparatorlugu’ndaki
diasporalarda ve Glney Arnavutluk'ta gelistigini..." 6ne siirmektedir. Diasporada yasayan Arnavut
aydinlar Arnavut milli bilincinin olusumuna 6nemli katkida bulunmuslardir. 1860'li yillardan itibaren
Osmanli imparatorlugu dahilinde faaliyet gdsteren Arnavut aydinlari da ortaya ¢ikmaya baslamistir
(Bozbora, 1997, s. 162).

Miroslav Hroch'un modeli Arnavut baglamina uygulandiginda A Evresi Dogu Krizi (1875-
1878) yillarina geldiginde bitmektedir. Bu asamada siyasi taleplerden s6z edilmemektedir. Kiiltirel
bir hareket olarak baslayan bu girisim 1875-1876 Balkan Krizi ile birlikte siyasal bir nitelik kazanmaya
baslamistir (Bozbora, 1997, s. 189). Kuskusuz kiiltlrel ile siyasal arasindaki sinirin gizilmesi ve bu
gecisin saglanmasi kolay dedgildir. Arnavut'lugun? beyani genellikle siyasal olmasa bile en azindan
kimligin vurgulanmasi ve bu kimlik altinda toparlananlarin toplumsal hak talebiyle bir arada
gelmelerini saglamaktadir (Clayer, 2013, s. 115). Yukaridan beri genel cercevesi cizilen hususlarin
baslangi¢ noktasi olarak Prizren lttifaki gériilmekte ve Prizren ittifaki baslangic kabul edilerek konu,
bu merkezde ele alinacaktir.

1. Arnavut Tarihyaziminda Prizren ittifaki'nin Farkli Okumalari

Arnavut tarihyaziminda iki yaklasim egemendir: romantik-milliyetcilik ve Marksist yaklasim
olmak Uzere iki ana hattan olusmaktadir. Osmanli dénemi Uzerine Arnavut tarihsel dislncesini
inceleyebilmek icin bu iki yaklasim temel olarak hizmet etmektedir. Arnavutluk'ta milliyetcilik
konusunda yapilan bilimsel ¢alismalar 1965 sonrasi yogun olarak devam etmistir. Bu yillardan itibaren
milliyetcilige dair yapilan bilimsel arastirma ve tartismalarda Marksist-Leninist kuramin hakim oldugu
bir gercektir (Egro, 2011c, s. 5). 1990'lardan sonra ise tarinyazimi konusunda kayda deger degisiklik,
Marksist-Leninist Avrupamerkezci terminolojinin yerini, liberal Avrupamerkezci séylemin almasidir
(Bilmez, 2017, s. 354).

Genel olarak Osmanli sonrasi Ulkelerde tarih kitaplarinda Osmanli dénemi genellikle
‘boyunduruk’, 'baski’ gibi olumsuz cagrisimlarla aniimistir. Modernist bakis agisindan hareketle,
bolgedeki halklarin ilerlemesinin dnlindeki temel engelin Osmanli yonetimi oldugu yoniindeki kanaat,
ulus-devlet kurma sureglerinin daha ilk asamalarinda sekillenmistir. Bu sekilde kurgulanan Osmanli
algisi, ulus insasinin mesrulastiriimasinda islevsel bir rol oynamis ve resmi tarih yazimi araciligiyla
slirekli olarak yeniden dretilmistir (Bilmez, 2017, s. 352).

Bununla ilgili Hasan Kaleshi (Hasan Kalesi) de Tiirklerin Balkanlar'a Girisi ve islamlastirma
(1979) isimli makalesinde Arnavut tarih yaziciliginin yirmi yildan beri, Balkanlar'daki Osmanli dénemi
ve Sark kiiltiirii ile iliskili olan her seyi olumsuz bir sekilde degerlendirdigini ileri siirmektedir. Ornek
olarak, Tiran Universitesi tarafindan 1969 yilinda yayimlanan Arnavutluk Tarihi kitabinin birgok yerinde
"Vahsi Turkler"den, “Turk guruhlari"-ndan, "Asyali Turkler"den, "Barbarlar"dan s6z edilmektedir
(Kaleshi, 1979, s. 177). Bunun altinda yatan esas neden, milli devletin ve kiltlrlin olusturulmasi ve
mill kimligin ortaya ¢ikmasi igin karsi bir tavrin gelistiriimesinin gerekliligi olarak gorilmesidir. Halil
inalcik (2017, s. 271), "Osmanli boyundurugu” teorisinin Balkanli ve Arap tarihcilerin ayni zamanda Bati

1 G.W. Leibniz (1646-1716), J. Xylander, J.G.V. Hahn, G. Meyer (1850-1900) kisa biyografileri icin bkz. Robert Elsie,
Fjalori Historik i Shqipérisé [Arnavutluk Tarihsel S6zItUgu], Tirané, Uegen, 2011.

2 Ulke adi olarak “Arnavutluk”tan ayirabilmek icin, “Tirkliik", “Kirtlik" vb. anlamindaki “Arnavut'luk” terimi kesme
(") isaretiyle yazilmistir.

79




Edeb Erkan

Avrupa milletleri karsisindaki gerililigi agiklamak i¢in kullandiklari bir teori oldugunu ileri strmektedir.
Clayer, Arnavut tarihyaziminin “cok gec dénemde basladigini ve ancak ikinci Diinya Savasi ertesine
uzandigini” belirtmektedir. Bu da llkenin yavas yavas yabancilara kapandigi ve nasyonal-komdnist
diyalektigin vazgecilmez bir yontem haline geldigi bir dénemdir. Ayni zamanda Clayer (2013, ss.
3-4), Arnavut milliyetgiligi hakkinda higbir zaman tek bir séylem olmadidini da ileri siirmektedir.

Arnavut milliyetciliginin baslangicina iliskin hakim anlati, XIX. ytzyilin ikinci yarisini bir donim
noktasi olarak kabul etmekte ve Prizren Birligi®ni Arnavut milliyetciliginin ilk agik ifadesi olarak
degerlendirmektedir. Bu yaklasima gore, Arnavut Milll Uyanisinin (Arnavutga Rilindja Kombétare
Shqiptare) kokenleri, Tanzimat reformlarina karsi gelisen halk ayaklanmalarinda aranmalidir; bu
isyanlar Osmanli merkeziyetgiligine karsi bir tepki olarak dogmustur. Arnavutlarin siyasal uyanisi ise
1878 tarihli Ayastefanos Antlasmasi ve Berlin Kongresi antlagsmalarindan sonra Arnavut topraklarinin
bir kisminin bdlinmesine karar verilmesi Uzerine sekillenmistir. Kiltlrel dizlemde ise, bu siyasal
uyanisin hazirlayici adimi olarak Naum Vegqilharxhi’'nin (Naum Vekilharci) 1830'lar ve 1840'lardaki
faaliyetleri 6n plana gikarilmaktadir. 1960’ yillarin ortalarindan itibaren sekillenmis bu paradigma,
Arnavut Halkinin Tarihi adli yeni tarih anlatisina da dogrudan aktariimistir (Egro, 2011c, s. 6).

Tarih yaziminda "“Prizren Birligi" Arnavut milliyetgiliginin ilk tezahtirl olarak bilinmektedir. Bu
Birlik, topraklarinin ellerinden alinmasina karsi ¢ikan farkl bolgelerden g farkli din ve mezhepten
Arnavut delegelerini bir araya getirmistir. Birlik, daha sonra “Arnavut” vilayetlerinin birlestirilmesini ve
Osmanli imparatorlugu icinde &zerklik kazanilmasini, hatta bir hilkimete déniismesini talep etmistir
(Clayer, 2013, s. 189). Bu gelismelerden sonra artik programa sahip bir Arnavut bilinci s6z konusu
olmustur. Prizren Birligi, artik farkli dinlere mensup olan bir milletin olgunlasmis milli suurunun
ifadesine donlsmustir. Dogal olarak bu 6nemli ve kokll dedisim ve talepleri icerisinde barindiran
Prizren Birligi, Arnavut tarihcileri tarafindan ¢ok farkli sekillerde degerlendirilmistir.

Marksist tarihgilikte Prizren Birligi ekonomik, sosyal ve siyasal i¢ gelismelerin bir neticesi
olarak disaridan gelen tehlikeyi tek vicut olarak karsilamak igin kurulan bir miessese olarak
gorulmastur. Prizren Birligi, Arnavut milli devletinin kurulmasini hedeflemekte, 6zerk bir Arnavut
vilayetinin, 6zerk bir Arnavut prensligin kurulmasini ve son olarak da Arnavutluk'un tam bagimsizlig
dogrultusunda ¢aba sarf etmistir. BOylece siyasi ortamin yaratiimis oldugunu gdsteren Prizren Birligi,
ideolojik programinin temeline etnik prensibi koymustur (Egro, 2002a, s. 392).

Prizren Birligi, Arnavut milli tarihin en énemli donim noktalarindan biri olarak yalnizca II.
Dlnya Savasi oncesi milliyetci tarih yaziminda degil, ayni zamanda sosyalist donem ve 1990 sonrasi
tarih anlatilarinda da merkezi bir yer edinmistir (Egro, 2007b, ss. 182-183). Sosyalist donemde
Prizren Birligi Uzerine yapilan ¢alismalarda, Kararname'ye ozellikle yer verilmemistir. Oysa bu belge,
1938 yilinda, yani komiinist dénemin baslamasindan énce, Leka dergisinin Prizren ittifaki'nin 60.
yildonimune ayirdigi 6zel sayida tam metin halinde yayimlanmistir (Leka, X, no. 10-12, 1938, ss.
496-497). Bu durum, s6z konusu belgelerin erisilemezliginden ziyade, ideolojik nedenlerle gz ardi
edilmis olabilecegini dusundlirmektedir. Skender Rizaj ve lljaz Rexha, 1978 yilinda arsiv kayitlarina
dayanarak yaptiklari calismalarinda 6zellikle Kararname'ye yer vermemeleri, bu konudaki tarihi
hakikat ve belgeler ile ideolojik kurgu arasindaki celiskiye isaret etmektedir.

Biilent Bilmez (2017, s. 371-372), Arnavutluk Tarih Ders Kitaplarinda Osmanli/Tiirk imgesi
baslkli makalesinde, Arnavutluk'taki ortadgretim ve lise okul sistemine ait tarih ders kitaplarinin
icerigini analiz etmektedir. Bu baglamda, Arnavutluk'ta tarih kitaplarinda en buylk yeri Osmanl
modernlesme sireci (Tanzimat ve merkezilesmeye karsl ‘Arnavut’ ayaklanmalari) ve 6zellikle bu
doénemdeki Arnavut 'yeniden uyanisl’ (Rilindja) ve ‘ulusal hareket' (Lévizja Kombétare) almaktadir.
Bununla ilgili Arnavut milliyetci hareketi (1878-1908) ise ders kitaplarinda en gok énem verilen konu
olmaktadir. Bu hareketin baslangici olarak sunulan Prizren Birligi (1878-1881/85) ise bu anlatinin en
Onemli parcasidir.

3 Bu makalede &rgiit icin hem “Prizren ittifaki” hem de “Prizren Birligi" adlandirmalari kullanilmaktadir. Osmanli
arsiv belgelerinde codunlukla “Prizren Cemiyet-i ittihadiye” seklinde gecen bu yapi, Arnavut literatiiriinde “Lidhja e Prizrenit”
(Prizren Birligi) olarak yer alir. Tirkce akademik literatiirde ise “Prizren ittifaki” ve “Prizren Birligi” terimleri yan yana
kullaniimaktadir. Calismada, ikincil kaynaklara yapilan atiflarda yazarlarin kendi tercihleri korunmus, makale genelinde ise
kavramsal biitiinlik icin cogunlukla “Prizren ittifaki” ifadesi benimsenmistir.

80




Edeb Erkan

Noel Malcolm, Arnavutluk tarih yazimini degerlendirirken, ozellikle bu ddneme iliskin
eserlerde "milli hareket” veya "milli kurtulus hareketi” gibi ifadelerin siklikla kullaniimasina dikkat
ceker. Ona gore bu tur kavramsallastirmalar, tarihsel sureklilige, toplumsal butlnlige ve ideolojik
tutarhihda sahip tek bir siyasi gli¢c imaji yaratmaktadir. Boylece donemin karmasik sosyo-politik
yapisini fazlasiyla sadelestirmektedir. Bununla birlikte, tarihi gercekligin anlasilabilmesi icin, tim
Arnavutlarin kendiliginden Osmanli hakimiyetinden kurtulup tamamen bagimsiz bir devlet kurma
amaci tasidiklari yonindeki indirgemeci varsayimin yeniden gozden gegirilmesi gerektigini belirtir
(Malcolm, 1998, s. 217).

Lumo Skendo'nun Pér Lidhjen e Prizrendit (Prizren Birligi Uzerine) baslikli makalesinde,
tarihin nasil yazilmasi gerektigi sorusu glindeme getirilmektedir. Skendo, Demokratia dergisinden
yaptigi bir alintida, Arnavut tarihinin yazilmamasinin nedeninin tarih yazimi agisindan gerekli temelin
bulunmamasi oldugu gorisline yer vermektedir. Skendo ise bu gorise karsi ¢ikarak gerekli tarihi
altyapinin mevcut oldugunu, eksik olanin ise bu tarihi yazma iradesi ortaya konulmasi gerektigini
belirtmektedir (Skendo, Leka, no. 10-12, X, 1938, ss. 488-489).

Bu calismada kullanilan tim Osmanli belgeleri, Skénder Rizaj (1978) ve lljaz Rexha'nin (1978)
yayimlarindan alinmistir. Ingiliz belgeleri ise Skénder Rizaj'in (1978) derledigi ve Kosova Arsivi
tarafindan yayimlanan eserden temin edilmistir.

2. Prizren Birligi'nin Kurulusu ve ilk Programi

Dogu Krizi, Arnavutculugun siyasallasmasina neden olmustur. Osmanli-Rus Savasi
sonrasinda imzalanan 3 Mart 1878 tarihli Ayastefanos Antlasmasi, Osmanli imparatorlugu’nun
Avrupa'daki toprak kayiplarini ve yeni sinir dizenlemelerini belirlemistir. Antlagmanin hikimlerine
gore Osmanlh Devleti, Romanya, Karadag ve Sirbistanin bagimsizliklarini tanimayi kabul etmistir.
Karadag'in sinirlari Adriyatik Denizi'ne kadar genisletilirken, Sirbistan Nis'i almistir. Ayrica Romanya,
Besarabya'yi Rusya'ya birakacak, bunun karsiliginda Dobruca kendisine verilecektir. Bulgaristan ise
Osmanli'ya bagh 6zerk bir prenslik haline getirilmis ve sinirlari Tuna'dan Ege Denizi'ne, Arnavutluk'tan
Karadeniz'e kadar uzanacak sekilde belirlenmistir (Gencer, 1991, s. 225). Arnavutluk bu antlasmanin
baslica kurbanlarindan biri olmustur. Arnavutlarin yasadigi topraklarin énemli bir bolimi Osmanli
imparatorlugu’'ndan alinip Sirbistan, Karadag ve Bulgaristan'a verilmistir. Haziran 1878'de alinan
kararlari gézden gecirmek igin Berlin'de bir kongre duzenlenmistir. Berlin Kongresi'nde Arnavutlarin
milli varligi Kongre tartismalarinda glindeme alinmamis, dolayisiyla fiilen gormezden gelinmistir.
Kararlar cogunlukla Sirp, Karadag, Yunan ve Romen halklarinin menfaatleri dikkate alinmistir. Birgok
arastirmaciya goére (Bartl, 1998a, s. 195), bunun temel nedenlerinden biri Arnavutlarin nifusunun
buyuk kisminin MUsliman olmasi ve Osmanli Devleti'nin asli unsurlarindan kabul edilmesiydi. Berlin
Kongresi, Arnavutlari, Osmanli Devlet sinirlari icinde yasamak ya da yabanci devletler arasinda
paylasiimak seklinde iki secenek arasinda birakmistir. Batlin bu gelismelere goére Arnavutlarin
birligini ve biitiinliigiini saglamanin tek yolu Osmanli imparatorlugu sinirlari dahilinde kalmak, ancak
bdlgenin 6zerklidi icin miicadele vermektir (Skendi, 1967/2000, s. 52).

Arnavutluk igin genel bir toprak ve kimlik givensizligi durumu olarak tanimlanabilecek bu
yeni siyasi durum, tehdit altinda olan bdlgeleri korumak amaciyla olusturulan Prizren Birligi'nin
kurulmasini saglamistir. Aslinda bu durum, romantik milli hareketin Arnavut milli ideolojisi ile milliyetgi
bir harekete donlismesine isaret etmektedir. Bu gergin siyasal ve bolgesel ortamda, Arnavutlar kendi
topraklarinin parcalanmasi riskine karsi bilingclenmeye baslamis ve cikarlarini korumak amaciyla
bagimsiz bir sekilde 6rgltlenmeye yonelmistir. Bu baglamda, 1878 yili Nisan ayinin sonlarina dogru
Yakova'da bir araya gelen Arnavut ileri gelenleri, “Besa" (s6z) baglayarak 10 Haziran'da Prizren'de
tim Arnavutluk'tan temsilcilerin katilacadi genel bir kongre diizenlenmesine karar vermistir (Belegu,
1939/2008, s. 17). 11 Mayis 1878 tarihinde, Avusturya-Macaristan'in iskodra konsolosu Lippich,
Viyana'ya gonderdigi raporda soyle bildirmektedir:

u..Debre, Matja, Yakova, ipek, Prizren, Gusinye, Berona, Bozay, Bijele Polje ve Senice bdlgelerinde
Ayastefanos Anlasmasi'ndaki Bulgar-Sirp-Karadag isgali kararina karsi gizli bir hareketin planlandigi
go6zikmektedir..." (Leka, X, no. 10-12, 1938, s. 544)

81



Edeb Erkan

Mayis ayinin ikinci haftasinda ise, Prizren'de ¢ogunlugu Mdusliman olan yaklasik 300
Arnavut temsilcisinin katilimiyla bir toplanti baslatiimistir. ilk toplanti 23 Mayis'ta Bayrak Camii'nde
gergeklestirilmistir (Bartl, 1998a, s. 197). Bu slrecte, Arnavut Halkinin Haklarini Koruma Merkezi
Komitesi adiyla bir teskilat kurulmus ve 30 Mayis'ta asagidaki beyanname yayimlanmistir.

“"Komsularimiz olan Karadag, Yunanistan, Sirbistan ve Bulgaristan ile baris icerisinde yasamaktan baska
bir sey istemiyoruz. Onlardan higbir sey talep etmiyoruz; ancak, bize ait olan her seyi koruyacagimiza
da kesin kararliyiz. Arnavut topraklari, Arnavutlara birakilmalidir.” (Bartl, 1998, s. 198).

Xhafer Belegu, 1939 yilinda yayimladigi Lidhja e Prizrenit dhe Veprimtaria e Saj 1878-1881
(Prizren Birligi ve Faaliyetleri) adli eserinde, Osmanli Devleti'nin ittifak'a (Birlige) ydnelik tutumunun
olumlu oldugu ve desteklendigi kanaatini dile getirmektedir. Sultan, Arnavutluk’ta 6nde gelen
sahsiyetlerle dogrudan temas kurarak Birligin organizatorlerinden Seyh Mustafa Tetova ve Abdyl Bey
Frashéri'yi (Fraserli Abdl Bey) Istanbul'a davet etmistir. Ancak Abdyl Frashéri, Sultan'in huzuruna
kabul edilmeyi beklemeden Istanbul'dan ayriimis ve 10 Haziran'da Prizren'de yapilacak toplantiya
katiimak lizere yola ¢ikmistir. Ote yandan Sultan, Ahmed Efendi Koronica (Yakova Kadisi), Prizrenli
miiderris Ymer Efendi (Umer Efendi) ve Debre Miiftiisii Jonuz Efendi (Yonuz Efendi) gibi islam dini
liderlerine de mektuplar gondererek Birligin faaliyetlerinin engellenmemesi yonunde talimat vermistir.
Ayrica Arnavutluk’taki askeri komutanlara da Birlige midahale etmemeleri emredilmistir. Nihayetinde
Sultan'in, Arnavutlara kendi egemenlidi altinda sinirh bir 6zerklik vaat ettigi belirtimektedir (Belegu,
2008, ss. 17-18).

Avlonyali Ekrem Bey hatiratinda Birligin Kuzeydogu ve Dogu Arnavutluk'ta Prizren, Kuzey ve
Kuzeybati Arnavutluk'ta iskodra ve Giiney Arnavutluk'ta da Preveze olmaz lizere (i¢ ana merkezden
olustugunu sdéylemektedir. Bu ti¢ merkezi birbirine baglayan temel diisiince Sirp, Karadag, Bulgar ve
Yunanllar tarafindan tehdit edilen vatan topraklarinin korunmasinin gerekliligi olmustur. Baslangicta
Birligi sadece desteklemekle kalmayip kurulusuna &nemli katkida bulunan istanbul’daki Osmanli
hikGmetidir. BUtlin bu hareketin, 6zellikle ikinci asamasinin (6zerklik talepleri) baslangici Abdyl Bey
Frashéri yapmistir (Vlora, 2003, ss. 164-165).

Sultanin Prizren Birligi'ne yonelik tutumu hakkindaki anlati, kaynaklara gére 6nemli dlglde
farklilk gostermektedir. Arnavutluk’'un resmi tarih yaziminda, 6zellikle Kristo Frashéri'nin Lidhja
Shqiptare e Prizrenit (Prizren Arnavut Birligi) adli eserinde, Arnavut siyasi hayatinin énde gelen
isimlerinin, Birligin ulusal bir 6rgut olarak kurulmasina izin verilmesi icin haftalarca Babiali'yi ikna
etmeye calistiklari vurgulanmaktadir. Frashéri'ye gore Babiali bdyle bir yapiya izin vermemis, yalnizca
Balkanlar'daki Muaslimanlari kapsayan bir islami Birlik kurulmasina miisaade etmistir (Frashéri, K.,
1997, s. 80).

Birligin temel amaci, ortak bir cephe kurmak, burada alinacak karar ve tim emirlerin verildigi
ve dlismanlara karsl gerekli tedbirlerin alinacagi bir merkez olusturmaktir; ayni zamanda, Berlin
Kongresi'ne y6nelik adimlarin da buradan planlanmasi 6ngérilmektedir (Belegu, 2008, s. 19). 10
Haziran'da tim delegeler Mehmet Pasa Medresesi'nde toplanmistir. Bu yeni milli birlik "Prizren Birligi"”
(Lidhja e Prizrenit) adini alirken halk arasinda “ittifak” olarak da aniimaktaydi (Belegu, 2008, s. 20).

Prizren'de kurulan Merkez Komite, 6zel bir toplanti sirasinda en yasli delege olan ilyas Pasa
Dibra'yi (Debreli ilyas Pasa) baskan olarak segcmistir. Toplantiya 47 beyin katilimiyla, Birligin ilk karari
18 Haziran'da 16 maddelik bir kararname ile onaylanmistir. Bu karara gére ittifak, seriat esaslarina
dayanan Miisliiman bir teskilat olarak kurulmustur. ittifak'in baslangictaki programini ve hedeflerini
acikca anlayabilmek i¢in Kararname'nin maddeleri asagida siralanmistir.

. Birlik, Osmanli imparatorlugu disinda hicbir hiikkiimeti tanimamak ve toprak bitiinligiini her tiirli
aragla savunmak amaciyla kurulmustur.
Il. Ylce gayemiz, Ylice Sultanimizin — Egemenimiz olan — sahsinin dokunulmaz haklarini korumaktir.

Ill. Birligimize katilmak isteyen diger bolgelerin delegeleri memnuniyetle kabul edilecek ve Birligin
Uyeler listesine, hiikiimetin ve vatanin dostlari olarak kaydedilecektir.

IV. Yice dini yasa (seriat) uyarinca, yalnizca Muslimanlarin degil, ayni zamanda bizim gibi sadik olan
gayrimuslimlerin de cani, mali ve namusu korunacaktir.

82




Edeb Erkan

Sekil 1

10 Haziran 1878'de Prizren ittifaki'nin kuruldugu Mehmet Pasa Medresesi binasi (Kristo Frashéri,
(1978). Tre VEllezér Pishtaré: Abdyl Frashéri, Naim Frashéri, Sami Frashéri [U¢c Mesale Kardes: Abd(il
Frashéri, Naim Frashéri, Sami Frashéri], “8 Néntori”, s. 26)

Vdfrtesa né Prizren ku m& 10 gershor 1878 u themelua
Lidhjs Shglptare=

V. Bolgelerin toplayacagi savascilar i¢in yapilacak tum harcamalar, alacagimiz kararlarin hiikiimlerine
gore duzenlenecek ve karsilanacaktir.

VI. Balkanlardaki mevcut durum gz 6nunde bulundurularak, yabanci ordularin topraklarimiza girmesi
hicbir sekilde kabul edilmeyecektir.

VII. Balkanlarda hiikimete sadik olup Birligimize katilan yurttaslarimiza el uzatacak ve ihtiyag halinde
karsilikl yardimlasacagiz.

VIII. Eger bir bolge, Birligin bir kararini uygulamakta zorlukla karsilasirsa komsu bdlgeler yapilan
anlasmalar dogrultusunda yardim etmekte gecikmeyeceklerdir.

IX. Allah korusun, kim Birlikten ayrilirsa, casusluk yaparsa ya da kendi keyfine gore hareket edip
onderlerin emirlerine kulak vermezse, hak ettigi sekilde cezalandirilacaktir.

X. Birlige bagh herhangi bir bdlgenin sakini, hangi inangtan olursa olsun, Birlikten ayriimak isterse
Sirbistan ya da Karadag@'a gitmesine izin verilmeyecek; eder giderse casus olarak dederlendirilecek ve
yurUrlikteki kararlara gore cezalandirilacaktir.

XI. Kuvvetlerin gdnderilmesi, cagrilmasive kullanimi, hazirlanmakta olan talimatlara gére diizenlenecektir.
XII. Bu maddelerin uygulanmasi i¢in yazismalara 6zel bir 6nem ve dikkat gosterilecektir.

XIlII. Bilinmektedir ki hlikimetin, hicbir sekilde Birligin i¢ islerine miidahale etmesine izin verilmeyecegi
gibi Birligin de hiikimetin idaresine karismasina musaade edilmeyecektir; aksi takdirde bu durum, ilgili
tarafin hakkina bir tecaviiz olarak degerlendirilecektir.

XIV. Bu kararin bir nishasi her vilayet ve sehre sunulacaktir.

XV. Kuzey ve Gliney Arnavutluk ile Bosna'nin korkusuz temsilcileri tarafindan verilen s6z dogrultusunda —ki
bu yigitler dogduklarindan beri silah disinda baska bir sanat bilmemekte ve devlet, millet ve vatan ugruna
her zaman kan dokmeye hazirdirlar—, Prizren, Birligin baskenti olarak secilmistir (Belegu, s. 31-33).

83




Edeb Erkan

Goriildigli tzere, alinan kararlar ittifak'in temel hedefinin Osmanli imparatorlugu’nun
toprak butunligund korumak ve Sultan'a sadakati strdiirmek oldugunu agik¢a ortaya koymaktadir.
Kararnamede dini referanslarla sekillenen bir mesruiyet anlayisi hakimdir; bu baglamda hem
Mdaslimanlarin hem de sadik gayrimislimlerin haklarinin korunacagi vurgulanmaktadir. Ayni
zamanda kararlar, bdlgesel dayanismayi ve karsilikli yardimlagsmayi 6n planda tutarak Birlik Uyeleri
arasinda siki bir kolektif sorumluluk ve disiplin diizeni kurmayi amaclamaktadir. Prizren'in baskent ilan
edilmesi ve Arnavutluk'un Kuzey-Giney temsilcilerinin askeri kararliligi, Birligin yalnizca idari dedgil,
ayni zamanda savunma ve direnis merkezi bir yapi oldugunu gdstermektedir. Bu kararlar, Prizren
Ittifaki'nin baslangigta dini, siyasal ve toplumsal mesruiyetini Osmanli gergevesi iginde aradigini ve
kendi i¢ yonetiminde belirli bir 6zerklik hedefledigini ortaya koymaktadir.

3. Osmanli Sadakati ile Milli Uyanis Arasinda Arnavut Hareketi

Prizren lttifaki, baslangicta Osmanli toprak bitinligini savunan islami bir karaktere
sahipken, zamanla yerel 6zerklik talepleri ve milli bilincin olusumuna katkida bulunan bir harekete
donlsmustur. Boylece Prizren Ittifaki hem Osmanli'ya baglilik hem de milli uyanis arasinda salinan
Gift yonlu bir karakter sergilemistir. Burada sadakat kavrami hem dini hem de siyasi-askeri boyutlari
kapsamaktadir. Buna karsilik ‘milli uyanis’ kavrami, Arnavut entelekttellerinin kiltlrel kimlik arayisini,
yerel 6zerklik taleplerini ve giderek ideolojik bir milliyetcilige evrilen siyasal hedefleri icermektedir.

Sekil 2
Abdlil Fraséri (Frashéri, K. 1978, s. 16)

84



Edeb Erkan

18 Haziran 1878 tarihinde Kararname'nin kabul edildigi Prizren Birligi toplantisinin ardindan
Abdyl Frashéri* memleketi Frashér'e donmis ve burada, ilk 6nce taninmis Bektasi tekkesiyle
temas kurmustur. Kendisinin de bu tarikata mensup olmasi dolayisiyla, Bektasi babalarinin ulusal
dava lehine kazanilmasinin, Musliman Arnavut halkinin genis kesimlerinin harekete gecirilmesinde
belirleyici bir rol oynayacagini dngormustir. Bu strateji dogrultusunda cesitli tekkeleri ziyaret eden
Abdyl, Bektasilik icinde 6nemli bir ntifuza sahip olan Baba Alush’un (Alus Baba) destegiyle tarikatin
Arnavut ulusal hareketine destek vermesini ve yerel seckinler Gzerinde manevi etkisini bu yonde
kullanmasini saglamistir (Skendi, 2000, s. 48). Bu ulusal hareketin entelektliel merkezi Gliney
Arnavutluk'ta, askeri direnisin merkezi ise daha ¢ok Kuzey'de bulunmaktaydi. Gineydeki dnemli
merkez Frasir kasabasiydi; gorinlste Alush Babaj'in liderliginde faaliyet gosterse de fiilen Abdyl
Bey'in 6nderliginde y&énetiimektedir. Frasir merkezine Dangilia, Kolonya, Leskovik, Pirmeti, iskrapar,
Dignica, Gorice bolgeleri ile tlim Toskeria Bektasi babalari katihm saglamislamistir (Frashéri, M.,
1938/2020, s. 45).

Mehdi Frashéri, Prizren Birligi'ni yalnizca dis tehditlere karsi gelisen kendiliginden bir
tepki olarak degil, ayni zamanda Arnavut seckinleri arasinda sekillenmekte olan bir biling ifadesi
olarak degerlendirmektedir. Ona gore, bu hareket genis halk kesimlerinin Arnavutluk topraklarini
parcalanmaktan koruma istediyle sekillense de esas itibariyla kiiclik ama etkili bir entelektiiel ve
milliyetci grup tarafindan yonlendiriimektedir. Bu grup, 6zellikle Toska bdlgesinde yodunlasmis ve
Abdyl Frashéri'nin dnderliginde hareket etmektedir. Prizren Birligi'ne ideolojik yoninl kazandiran ve
onu uluslararasi diizlemde siyasi bir aktére dondstiren temel unsur bu gruptur (Frashéri, M., 2020, s.
39). Stavro Skendi, milliyetgi grubun egilimleri ve idari 6zerklige yonelik temaydiller ilk olarak Gliney
Arnavutluk'ta ortaya ¢iktigini belirtmektedir. Burada, basini Abdyl Frashéri'nin ¢ektigi bir grup Arnavut
aydini, Avrupa ve Balkanlardaki milliyet¢i hareketlerden haberdardi ve bu gelismeleri yakindan
takip etmektedir (Skendi, 2000, s. 90). Belegu ise hareketin henliz baslangic asamasinda olmasi
nedeniyle milliyetgi goruslere sahip temsilcilerin bu kararlara karsi ¢cikacak kadar gucli olmadiklarini
belirtmektedir (Belegu, s. 35). Ancak ilerleyen siirecte, ittifak’in bu sinirin étesine gegerek Osmanli
hikdmeti adina vergi toplama ve asker sevkiyati gibi ylkumltllkleri yerine getirmeyi reddetmistir
(Vlora, 2003, s. 160).

Oliver Schmitt, “Prizren lttifaki: Avusturya-Macaristan Yorumlari ve Gézlemleri” bashkl
makalesinde, Avusturya-Macaristan diplomatlarinin Kosova Vilayeti'ne iliskin degerlendirmelerini
analiz etmektedir. Schmitt'e gore bu diplomatlar yalnizca goézlemci degil, ayni zamanda bdlgesel
sireclerde etkin rol oynayan aktorler olarak hareket etmislerdir. Makalede belirtildigine gére, ittifak’in
ilk ddnemlerinde konsolosluk raporlari hareketin islami-geleneksel karakterini ve istanbul'un kontrolii
altindaki yapisini vurgulamaktaydi. Ancak zamanla bu degerlendirmelere belirgin bir bélgesel-siyasal
yonelim eklenmis ve sireg, Arnavut vilayetlerinin 6zerkligi fikrinin acik bicimde dile getirildigi bir
asamaya evrilmistir (Schmitt, 2019, s. 139). Avusturya-Macaristan raporlari, Arnavut hareketinin cok
asamal bir gelisim modeli izledigini agikga ortaya koymaktadir. Bu raporlara goére, sireg ilerledikge
Arnavut ulusal kimligine ve siyasal 6zorgutlenme arzusuna giderek daha fazla 6nem atfedilmistir
(Schmitt, s. 142).

Tum bu gelismelerin yani sira, Karadag, Osmanli Devleti'ne baski yaparak Arnavutlarin Plav
ve Gusinye'yi kendisine teslim etmeye zorlanmasini talep etmistir. Sultan, Arnavutlar yatistirmak
ve Gusinye ile Plav halkina teslimiyeti tavsiye etmek amaciyla, yliksek komiser sifatiyla Mehmet Ali
Pasa'yl gorevlendirmistir. Zira her tlrll direnisin sonugsuz kalacadi ifade edilmektedir. Arnavutlar
ise Mehmet Ali Pasa'ya “Mehmet Ali Pasa Maxhari” (Macar) adini takmistir; ¢linkli onu bir Macar
donmesi olarak gormektedirler. Oysa gergcekte Fransiz kokenliydi; ailesi Fransiz Devrimi sirasinda

4 Abdl Frashéri (1839-1892), Yanya vilayeti Ergiri sancadina badli Fraser kdylinde dogmus. Semseddin Sami ve
Naim Frashéri’'nin agabeyidir. Abdul Bey ilk 6grenimini Fraseri'de tamamlamistir. Geng yasta Bektasi cevrelerinde yetismis.
Ardindan Zosimea Rum Lisesi'nde okuyan kardesleriyle beraber Fransizca ve Yunanca 6grendi. Osmanli bilrokrasisinde
memuriyet yaptiktan sonra Arnavut ulusal hareketinin 6nde gelen liderlerinden biri olmustur. 1877'de istanbul'da kurulan Arnavut
Halkinin Hukukunu Koruma Komitesi'nin baskani, 1878'de Prizren ittifaki'nin kurucularindandir ve dis iliskiler komisyonunu
yénetmistir. Ekim 1879'da Abdiil Fraseri, istanbul'da Cemiyyet-i iimiyye-i Arnavudiyye adli cemiyetin kurucu ortaklarindan biri
oldu. Berlin Kongresi sonrasinda Arnavut vilayetlerinin 6zerkligi ve toprak bitinltgu icin diplomatik girisimlerde bulunmus,
1881'de ittifakin bastiriimasindan sonra tutuklanarak siirgiine génderilmistir. 1892'de istanbul'da vefat etmis, daha sonra naasi
Tiran'a nakledilmistir (Arugi, 1996; Elsie, 1997).

85



Edeb Erkan

Fransa'dan kacmis ve Almanya’'nin Magdeburg kentine yerlesmistir. Musliman olmadan 6nceki
soyadi “Detroi” idi. Arnavutlar, topraklarini teslim etmeyi dneren herkesi diisman olarak algilamakta
ve bu 6fkeyle silaha sarilmaktadir (Belegu, s. 45-46). Mehmet Ali Pasa, 19 AJustos 1878'de Prizren’e
gelmis, 27 Agustos’ta burada Arnavut beylerle bir toplanti yapmistir. Ardindan Yakova'ya gecerek 6
EylUl giinl burada birkacg bin Arnavut tarafindan diizenlenen bir saldiri sonucu 6ldiriimustir (Bartl,
19983, s. 203).

Mehmet Ali Pasa'nin oldurtlmesinin ardindan Osmanli ydnetimi, Birlik Uyelerine ydnelik
herhangibir cezaiislem uygulamamistir. Budurum Gzerine Birlik, daha milliyetgibir tutum benimsemeye
baslamistir. Gliney Arnavutluk'un liderleri Frasiri'de toplanarak Abdyl Frashéri dnculiginde 10
Kasim 1878 tarihinde Arnavutluk'un idari 6zerkligi icin bir program hazirlamistir. Berlin Kongresi
sirasinda Osmanli hiikimeti, Arnavut topraklarini Yanina, Manastir, Usk(]p ve iskodra olmak Uzere
dort vilayete bolmistlr (Skendi, 2000, s. 91). Ancak 27 Kasim 1878'de ise Birligin merkezi, ulusal bir
ruhla hazirlanmis bir karar alarak sireci bir adim daha ileriye tasimistir (Belegu, 2008, s. 63). Debre
subesi tarafindan kabul edilen ve ilyas Pasa Dibra ile Abdyl Frashéri'nin imzaladigi belgede, Osmanli
Rumelisi'ne bagl Arnavut bolgelerinin gelecedini glivence altina almak ve dogrudan bu bélgelere
yonelen tehditleri dnlemek amaciyla asagidaki bes maddelik bir karar alinmistir:

I. Yukarida adi gegen tim Arnavut bolgeleri tek bir vilayet altinda birlestirilecek ve bu vilayetin merkezi,
Arnavutluk'un cografi merkezinde yer alacak bir sehir olmalidir.

Il. Bu vilayette gorev yapacak memurlarin Arnavutga dilini bilmeleri zorunludur.

Ill. Egitim faaliyetleri her bdlgede yayginlastiriimali ve okullarda Arnavutca dilinin 6gretilmesi
saglanmalidir.

IV. Hem devletin hem de milletin yararina olacak yasalar uygulanmali; bu yasalar, yilda dort ay boyunca
vilayet merkezinde toplanacak Genel Meclis tarafindan hazirlanmalidir.

V. Vilayetin gelirlerinin yeterli bir kismi yerel ihtiyaclara yonelik harcamalar icin kullaniimalidir (Rexha,
1978, s. 46-47). Gorlildigu Gzere, bu metinde artik milliyetci talepler yer almaktadir.

Bu dénemde Kosova'daki hareketin yond, bir tarafta seriat ve Halifeye baglihdi 6ne ¢ikaran
Musliman gelenekgiler, diger tarafta ise Frasiri gibi 6zerklik yanlisi entelektiiel reformcular arasinda
ideolojik bir gerilime sahne olmustur. Malcolm'a gére, bu iki egilim arasindaki cekisme, ittifaki'nin
siyasal niteligini belirleyen temel unsurlardan biriydi (Malcolm, 1998, s. 222).

Kosova Valisi'nin, Debre'de Arnavut LigasI temsilcileri tarafindan Toskalarla birlikte alinan
kararlar hakkinda Osmanl Hiklimeti'ne gonderdigi telgrafta soyle denilmektedir:

“Disaridan bakildiginda bu talepler olumlu ve makul goriinse de eger bu projenin esas amaci, disaridan
gonderilecek memurlar yerine yerel reislerin atanarak kendi boélgelerini yonetmeleri, boylece nifuz ve
sohret kazanmalari ise bu durumun ciddiyetle degerlendirilmesi gerekir. Zira hikimetin yonetimi ve
bltln idari yetkilerin, hentiz medeni olma onuruna sahip olmayan bir halkin eline birakiimasi hélinde,
basta Arnavut onderlerinin kendi aralarinda uzlasamayacagi ortadadir. Bununla birlikte, bu denli genis
bir bolgenin islahi ve idaresi; ancak siyasi ve sivil islerde tecribeli, liyakatli, iyi niyetli ve temiz vicdanli
kadrolarin varligiyla mimkin olabilir.” (Rizaj, 1978, s. 24-25)

18 Haziran 1878 tarihli on alti maddelik Kararname, Prizren ittifaki'nin Osmanl toprak
bitinliglnl savunan ve seriat esaslarina dayali Misliman bir teskilat olarak kurulusunu tescil
etmisti. Osmanli arsivlerinde yer alan ikinci bir belge ise, bir yil sonra 3 Ekim 1879'da Haci Omer
Efendi'nin baskanliginda Prizren Maras Tekkesi'nde gerceklestirilen toplantiyl kayda gecirmektedir.
Bu toplantida kabul edilen bes maddelik yeni kararlar, ilk Kararname'nin ruhunu korurken daha ayrintili
talepler ve disiplin hiikiimleri icermektedir. ilk maddede, Arnavut cemiyetinin baska bir devletin
himayesi altina girmeyi ve islam birliginden ayriimayi “6liimden beter” gérdiigii vurgulanmis, Sultan Il.
Abdiilhamid'e ve Yiice Hilafet makamina “tam sadakat” bir dille ilan edilmistir. ikinci madde, Avusturya
isgali altindaki Taslica, Prepol, Priboy, Yenipazar, Plav ve Gusinye dahil olmak Uzere, Prizren'den
Yanina'ya kadar uzanan sancaklarin “vatanin ayrilmaz bir pargasi” olarak korunmasi ve herhangi bir
saldiri halinde hem Babiali'nin bilgilendirilmesi hem de tiim Arnavut halkinin silahl direnis gostermesi
hiikmiini getirmistir. Uclincli madde, Yanya, iskodra, Manastir ve Kosova vilayetlerinin tek bir vilayet

86



Edeb Erkan

altinda birlestirilmesi talebini agik¢a dile getirmis ve bu yeni idari birimin basina “ehliyetli ve onurlu”
bir valinin atanmasi icin Padisahin onayini istemistir. Dordiincli madde, yagma, hirsizlik ve cinayet gibi
fiilleri “seriat ve akil geregi kesin bigimde yasak” ilan ederek, ge¢cmisteki gasp eylemlerinin telafisini
ve faillerin cezalandiriimasini sart kosmustur. Besinci madde ise, birlesik vilayet tesis edilene kadar
Prizren'de gegcici bir “ittihat Heyeti"nin olusturulmasini 6ngérmiistiir. Bu kararlar, 18 Haziran 1878
Kararnamesi'yle baslayan Osmanl sadakati ve seriat vurgusunu yinelerken, Arnavut vilayetlerinin
idari birligi, topraklarin korunmasi ve i¢ disiplinin saglanmasi konularinda daha somut ve ayrintili
hiikiimler getirmis, bdylece ittifak'in siyasi ufkunun giderek genisledigini gdstermistir.

Sekil 3

Abdyl Fraséri'nin, 2 Aralik 1878'de Yanya'dan, Prizren Arnavut Birligi'nin baskani ilyas Pasa Dibra’ya
génderdigi mektup; bu mektupta, kendi yurttaslarinin Debre Meclisi'nin Arnavutluk'un 6zerkligini
talep etme kararlarini her yerde sevingle onayladigini bildirir. (Frashéri, K., s. 29)

s i
”’f’?""’"m@.m

Letra e Abdyl Frashérit drejtuar Iljaz ";ly'.’./ ; J;_ G
pash& Dibrés, kryetarit té Lidhjes Shqiptare t& Prizre- 47 4..”- e o ,", AD( A
7 PRErE Ay

nit nga Janina m& 2 dhjetor 1878, me t& cilén r:jo(- i it 1, 4 ot s i
ton se bashkatdhetarét e tij miratuan kudo me gézim “"“h =58 _‘Jg“_;a". -7} ‘,.‘-‘..f,
vendimet e Kuvendit té Dibrés per ¢ kérkuar auto- /5o g B Aoy
nominé e Shqipérisé. Hagms, N 0 pEeR

: ey c" ""‘l‘n.’ s

< .

o e B
é"“’f'}"’i’:ow' ‘;,J""_"'?‘ (% 54,

sy St

R e e

Eosvaan R T T

| dees spr 0 e i & Rpimin s s (Gt
|25 2o o bl 5
|_ Pl oy & A B pad s g

| ost U b
{ '4.I-ll"”li o, o s R

«.. Pasi u largova nga Dibra erdha
né Elbasan, ku u njoha me Komitetin e Lidhjes
dhe bisedova me anétarét e saj. Iu lashé atyre -
shkresén e pérfagésisé... Mora premtimin e tyre
se do ta vulosin... Prej andej shkova né Berat.
Né Berat, paria dhe gjithé populli, myslimané e
& krishteré, u gézuan jashtézakonisht shumé pér
vendimet e Dibrés. Shkresén e pérfagésimit ata
e vulosén menjéheré dhe gjithashtu e dérguan
népér rrethet vartése me njeréz té posacém. Prej
Beratit shkova né Vloré... Letérpérfagésimi u vu-
los menjéheré... Nga Vlora shkova né Delviné. SR B7H g g
Edhe atje e vulosa pérfagésimin. Prej andej shko- MZL" f/’._""_"“‘"-‘.’ LJ' rhl&'-'L o . 8
va né Prevezé.. Kétu u gézuan shumé tepér pér it e ST U Lt A .‘,,, b 4

ML o e 330 G e,

pashkimin e ploté dhe pér vendimet e Dibrés. j"“' D ‘//:‘.,, P FYPRY
Prej Preveze erdha kétu, né Janiné..» e _M_.w%l.“@ ::”.«lvf.
g ?y‘. W) 5% “\‘Aw
ABDYL T 5.\6,,,(.‘”#’ il

P

87




Edeb Erkan

Sekil 4
Prizren Cemiyeti Toplanti Tutanagi: Kararlar ve Beyanat BOA. Y.PRK. MYD, 2/1.3-4.5

'Y_.PRK.MYD.00002.00001.004

'Y.PRK.MYD.00002.00001.004

5 Bu belgelerin tamami igin ayrica bakiniz: Osmanli Arsiv Belgelerinde Kosova Vilayeti. (2007). TC. Basbakanlik
Devlet Arsivleri Genel Mudurliigu, Osmanli Arsivi Daire Baskanlidi Yayinlari, ss. 40-41.

88




Edeb Erkan

Berlin Kongresi'nin uygulanmasi cercevesinde, Plav ve Gusinye bolgelerinin Karadag'a teslim
edilmesi ongorilmektedir. Plav ve Gusinye halki bu karari sert bir sekilde reddederken Podgorica
ve Shpuza sehirleri Karadagd'a direnis gostermeksizin teslim edilmistir. 11 Aralik'ta Karadag, Osmanli
imparatorlugu’na séz konusu bélgelerin teslimi icin 14 giinliik bir siire tanimistir. Siirenin dolmasina
ragmen Osmanli bu bolgelerizamaninda teslim edemedigiicin Avusturya-Macaristan'dan stire uzatimi
talebinde bulunmustur. Bu gelismelerin 1siginda, s6z konusu bdlgelerin tesliminden sorumlu olan
Muhtar Pasa, Prizren'e ulasmis ve Prizren Birligi'nin meclisini istisare amaciyla toplantiya ¢cagirmistir.
Pasa, Plav ve Gusinye'nin tesliminin Osmanli hikimetine antlagsma geregi dayatilan bir yukdmlitlik
oldugunu ve bunu tim dinya bildigini belirtmistir. Ayrica, Arnavut halkin karsi ¢ikisi yalnizca gereksiz
ve anlamsiz bir kan doékilmesine yol agacak; bunun sonucunda da kendilerine sadece felaket
getirecedini vurgulamistir (Belegu, 2008, ss. 72-77). 1880 yili Ocak ayinda Arnavutlarla Karadaglilar
arasinda baslayan catismalar, Karadag kuvvetlerinin yenilgisiyle sonuclanmistir (Bartl, 1998, s. 204).

Osmanli Devleti, Karadag'a Plav ve Gusinye yerine Hersek'in bir bolumina teklif etmistir.
Ancak bu 6neri ne Cetine ne de Avusturya-Macaristan tarafindan kabul edilmistir. Karadag acisindan
teklif edilen topraklar verimli bulunmamis ve bu siirecte, italya devreye girerek Plav ve Gusinye
yerine Hristiyanlarin yasadigi Hoti ve Gruda bdlgelerinin Karadag'a birakilmasini dnermistir. Zira Plav
ve Gusinye'de yasayan Musliman halk, Hristiyan yonetime tabi olmayi reddetmistir. Sonu¢ olarak
Karadag, Osmanli dahil tiim bilyiik devletlerin italya'nin dnerisini benimsedigini gériince, caresiz bir
sekilde ve goniilstizce bu ¢d6zimi kabul etmek zorunda kalmistir. Ancak bu yer degisikligine Arnavut
Katolikleri karsi gikmiglardir (Belegu, 2008, s. 84).

Tim asiret reisleri ve bayraktarlar, 4 Nisan 1880 tarihinde, Prizren ittifaki ile onun iskodra subesi
arasinda bir uzlasmaya vararak Avusturya-Macaristan, Fransa, ingiltere ve italya konsolosluklarina ortak
bir dilekge sunma karari almiglardir. Kuzey Arnavutluk'un daglk bolgelerindeki bayraktarlar tarafindan
ingiltere’nin Arnavutluk'taki diplomatik temsilcisi Kirby Green'e hitaben yazilan bu belge, daha sonra
kendisi tarafindan Disisleri Bakani Salisbury Markizi'ne iletilmistir. Dilekgede su ifadelere yer verilmistir:

“...Irk, inang, gelenek ve 6zgurlik acisindan sahip oldugumuz ayricaliklar, iddia edilen ilhaka tamamen
aykiridir. Bu nedenle, Ylce Sultan'in hikdmetinin bizlere her alanda tanidigi ayricaliklari bilmeyen
kimse yoktur. inanglarimizi, dilimizi ve geleneklerimizi ézgiirce yasama hakkimiz, Yiice Sultan'in kutlu
imparatorlugunun bir parcasi olmaktan duydudumuz memnuniyetin canli kanitlaridir. Bu bag, asirlik
bir onur ve sadakat gelenediyle sekillenmistir. Bizler, onur duydugumuz 6zgurlik iginde yasamak ve
bu 6zglrligun tadini ¢cikarmak istiyoruz; aksi halde, kaderimizin ve mevcut statiimizun herhangi bir
sekilde degistiriimesine yonelik her girisime karsi dururduk. Bu nedenle, baska herhangi bir yabanci
y6netimin boyundurugu altina girmeden 6nce son damla kanimiza kadar savasmaya kararliyiz." (Rizaj,
1978b, ss. 138-139).

Bu ifadeler, yalnizca Osmanl ydnetimine yonelik siyasi bir baghhgi degil, ayni zamanda
Sultanin adaletli idaresine duyulan géniilden bir memnuniyeti de ortaya koymaktadir. Ozellikle Kuzey
Arnavutluk'un Katolik asiretleri agisindan bakildiginda, bu mektup onlarin Osmanli hakimiyetine karsi
besledikleri rizayi ve sadakati agik¢a yansitmaktadir. Bu topluluklar, asirlik geleneksel diizenin ve dini
Ozgdurliklerinin Sultan’in korumasi altinda gtivence altina alindigini distinmekte; Osmanli idaresinden
ayrilmaktansa canlarini feda etmeyi tercih edeceklerini agikgca beyan etmektedirler. Bu da Arnavut
topluluklarinin etno-dinsel farkliligi icinde Osmanli'ya duyulan sadakatin onemli bir gdstergesidir.

Arnavut topraklarinin ihlali neticesinde, 6zerklik talebi yeniden gtindeme gelmistir. 1880 yili
Haziran ve Temmuz aylarinda, Kuzey Arnavutluk delegeleri Prizren'de tekrar 6zerklik meselelerini
gorusmusler. Arnavutlar, taleplerini sunduktan sonra ‘Sultana sadik tebaa olarak kalmak istediklerini,
ancak Babiali tarafindan terk edildikleri takdirde sonuna kadar savasacaklarini’ belirtmislerdir (Rizaj,
1978b, s. 160). Bu toplantida alinan kararlar dogrultusunda taleplerini belirten bir arzi Osmanli
Sultan'ina gondermisler. Osmanli arsiv belgeleri, 22 Temmuz 1880 tarihinde Prizren Birligi Merkez
Komitesitarafindan Sultan'a sunulan bu talebi kayit altina almaktadir. Bu belgede, Arnavut bolgelerinin
birlestiriimesi talebiyle birlikte su ifadeler yer almaktadir:

“Vatanin savunulmasi zaruri bir gérev olarak goérildigiinden, Arnavutluk’un yoénetiminin mutlaka
guvenilir, yetkin ve sadik bir valiye verilmesi gerektigine oybirligiyle karar verdik. 500-600 yildir Yiice
Sultan Hazretleri'nin egemenligi altinda yasiyoruz,; atalarimizdan bize miras kalan varolus, 6zgurlik,

89




Edeb Erkan

onur ve inan¢ haklarimizi koruduk. Simdi ise Yice Sultanimizin bu haklarimizin yok edilmesine izin
vermeyecegi aciktir. Yiice Hiinkdrimiza bildiririz ki, vatan topragimizi korumak adina canimizi vermeye
haziriz; son damla kanimiza kadar savasacak ve tarihsel olarak bize miras kalan varligimizi ve
direncimizi siirdlirecediz.” (Rexha, 1978, ss. 70-71)

Bu metin, Prizren Birligi'nin yalnizca Osmanli toprak butlnliglu c¢ergevesinde degil,
aynl zamanda siyasi ve idari 6zerklik temelinde Arnavut kimligini koruma iradesini agikga ortaya
koymaktadir.

4. Uluslararasi Diplomasi ve ittifaki’nin Doniistimii

Ancak Arnavutluk'un 6zerkligi konusundaki Arnavutlar hemfikir degillerdir. Fikir ayriliklari,
13 Temmuz 1880 tarihinde dizenlenen ve Ullkenin dort bir yanindan temsilcilerin katildigi Ergiri
Konferansi'nda daha da belirginlesmistir. Bu konferansta Abdyl Frashéri, esaslari iki yil 6nce (10
Kasim 1878) Frasiri'de hazirlanmis ayrintili bir 6zerklik programi sunmustur. fleri gériislii ve yenilikgi
kanadi temsil eden bazi unsurlar, Osmanl hiikiimetinin i¢inde bulundugu zor durumu degerlendirme
cagdrisi yaparak Osmanli ordusunun kendilerine karsi harekete gegcme olasiliginin disik oldugu bir
donemde derhal harekete gecilmesi gerektigini savunmuslardir. Prizren Birligi'ni hi¢bir dinsel ayrim
gozetmeksizin butin Arnavutlarin yer aldigi, timuyle bir Arnavut hareketi olarak gérmek istemisler
ve buna goére hazirlk yapmislardir (Bozbora, s. 192-193). Bu grup genellikle “radikaller” olarak
tanimlanmaktadir. Buna karsilik, baslica feodal beylerden olusan diger bir grup ise daha elverisli bir
zamanin beklenmesi gerektigini ileri stirmUstlr. Konferansin sonunda, kabul edilen kararlarin ancak
Arnavut topraklarina kuzeyden veya glineyden yoneltilecek bir saldiri durumunda hayata gecirilecegi
belirtilmistir. Bu durumda, Kuzeydeki gugler Guneye, Glneydekiler ise Kuzeye yardim edecekleri
yoniinde karara varilmistir (Skendi, 2000, s. 93).

Osmanli Devleti'nin Ulgiin‘iin Karadag'a teslimi konusunda Biiyiik Giiclerin baskilarina boyun
egmesi, Arnavutlar tarafindan Ergiri Konferansi'nda kabul edilen kararlarin artik uygulanma zamaninin
geldigi seklinde yorumlanmistir. Kuzeydeki bayraktar asiretlerin direnisiyle benzer sekilde, Ulgiin
halki da ingiliz konsolosu olan Kirby Green'e hitaben bir mektup kaleme almistir ve bu mektupta su
hususlar dile getirilmistir:

“Bliylik bir lzintlyle 6grendik ki sevgili vatanimiz Ulgiin'iin Karadag'a teslim edilmesine karar
verilmistir ve bu nedenle dnimuzdeki glnlerde Avrupa’nin Buylk Gulglerine ait donanmanin Ulgin'e
gelmesi beklenmektedir. Asirlardir Yiice Sultan Hazretleri'nin egemenligi altinda bulunan bu gli¢stiz
halk, dili, adetleri ve dini Karadag'la tamamen zit oldugundan, Karadag'a ilhak edilmektense ya da onun
zalim ydnetimi altina girmektense dimeyi ve yerylzinden tamamen silinmeyi tercih eder; bdylece Yice
Sultan Hazretleri'nin adil yonetiminden ayrilmamis olur” (Rizaj, 1978b, s. 166).

Her ne kadar toplumsal yapilari ve ekonomik temelleri farkli olsa da Kuzey Arnavutluk'taki
bayraktar asiretlerin Osmanli'ya sadakat temelindeki direnisiyle paralel bir sekilde, Ulgliin halki da
benzer bir bagllik sergilemis ve dis miidahalelere kargi Osmanli idaresi altinda kalmayi tercih etmistir.

Bu gelismelerin hemen ardindan, 20 Ekim 1880 tarihinde Debre’de bir toplanti diizenlenmistir.
Toplantiya, 6zerklik yanhisi gruplarin yani sira, bdlgenin nifuzlu beyleri ve pasalari da katilimistir.
Ozellikle Ulgiin'de yasanan direnis ve oradaki halkin kararliligi, toplantiya katilanlar tizerinde derin bir
etki birakmisg; bu durum, Arnavut meselesinin artik yalnizca bolgesel degil, imparatorluk ¢apinda bir
mesele héline geldiginin acik bir gostergesi olmustur.

Ancak hemen ardindan gorus ayriliklari su ytzine c¢ikmistir. Micadele, Debre ve Mati
bélgelerinin Osmanl yanlisi partisi ile (Prizren Birligi yanlisl) 6zerklik yanlisi grup arasinda
sekillenmistir. Osmanli yanlisi grubun 6nderligini Sadik Pasa Dibra (Debreli Sadik Pasa) ile Semal
Pasa Mati (Matili Semal Pasa), 6zerklik yanlilarinin ise Ali Pasa Gucia (Gusinyeli Ali Pasa), Esat Pasa
Tetova ve ilyaz Pasa Dibra listlenmistir. Yapilan oylamada, 6zerklik yanlisi grup 130 oya karsi 150 oyla
azinlikta kalmistir (Skendi, 2000, s. 94). Buna ragmen, 6zerklik yanllari Debre'deki kararlarla paralel
bir icerik tasiyan bir karar tasarisi hazirlayarak ilyaz Pasa Dibra'nin oglu Xhemal Bey Dibra'yi (Debreli
Cemal Bey) bu kararin Babiali'ye iletiimesiyle géreviendirmistir (Skendi, 2000, s. 95).

90



Edeb Erkan

Ekrem Bey Viora, anilarinda, Prizren Birligi'nin baslangictaki hedeflerinden zamanla nasil
sapmalar gosterdigini ayrintili bir sekilde aktarmaktadir. Ona gore, Birligin hedeflerinin degismesinde
Arnavutluk’'un Glney kesiminden gelen unsurlarin baskisi belirleyici olmustur. Bu Giney Arnavut
unsurlar, Arnavut bolgelerinin i¢ 6rgltlenmesini ve idari yapisinin genisletiimesini tesvik etmistir
(Vlora, 2003, s. 162). istanbul hiikimetiyle dostane iliskileri siirdiirme ve miizakere etme yanlisi olan
Prizren Birligi'nin kuruculari ve ilk liderleri, yerlerini, ulusal programi her ne pahasina olursa olsun
gerceklestirmek isteyen ve bu programin Osmanlilarin hosuna gidip gitmemesini dnemsemeyen
neredeyse radikal bir gruba birakmak zorunda kalmislardir. Ulkenin giineyinde Osmanli
imparatorlugu’ndan ayrilma diisiincesi acikca dile getirilirken kuzeyde Birlik, Osmanli yetkililerini
gOrevden alarak onlarin yerine yerel halktan yoneticiler atamistir. Ekrem Bey Vlora (Avlonyall Ekrem
Bey) (2003, s. 165), Debre'deki toplantiyl uygunsuz ve gosterisci bir tutumun tezahirl olarak
degerlendirmistir.

Tim bu girisimler, 6zellikle Debre'de yapilan gizli toplantinin 8grenilmesinin ardindan, istanbul
tarafindan hos karsilanmamistir. Babiali, 6zerklik talepleri iceren Prizren Birligi dilekgesine yanit
vermeyince, Arnavutlar Osmanli hiikiimetini g6z ardi etmeye baslamislardir (Belegu, 2008, s. 175).

Arnavut sorunu ayni zamanda Sultan’in Misliman kesimden gelen bir milliyetgilik hareketi ile
ilk ciddi karsilasmasi olmustur (Skendi, 2000, s. 96). 1880 yilinda Sultan Il. Abdiilhamid, Arnavutlara
hitaben yaptidi bir ¢cagriyla, onlari Arnavutluk'un 6zerkligini savunan taleplerden ve Prizren Birligi’'nin
faaliyetlerinden uzaklastirmayi1 amaclamistir. Sultan, bu talepleri yasa disi olarak nitelendirmis ve bu
fikirlerin yabanci gliclerin etkisi altindaki kiiglk bir “fitneci” grubun ¢ikarlari dogrultusunda yayildigini
ileri sirmustir. Vilayetlerin birlestirilerek tek bir Arnavut vilayeti olusturulmasi fikri, onun nezdinde
Osmanl idari diizenine ve seriat ilkelere aykiri, merkezi yonetimi zayiflatacak bir girisim olarak
degerlendirilmistir. Sultan, Arnavutlara Osmanli imparatorlugu’nun toprak biitiinliigiinii korumak igin
blylk muicadeleler verdigini hatirlatmis; Sirbistan, Karadag, Romanya ve Rusya ile yapilan savaslarin
bu topraklarin, 6zellikle Arnavut bélgelerinin midafaasi igin ylratildigini vurgulamistir. Osmanli'nin
bazi topraklari terk etmek zorunda kalmasi, Sultana gore, yalnizca BUyuUk Guglerin baskisi ve
olaganusti i¢ kosullar nedeniyle olmus; bu durum higbir sekilde devletin istegiyle gerceklesmemistir.
Cagrinin sonunda Sultan, s6zde "milli birlik” ve "6z savunma"” adina Osmanl'dan kopmanin Arnavut
halkini dis tehditlere acgik hale getirecedini, devleti istikrarsizlastiracagini ve din, devlet ve vatana
ihanet anlamina gelecedini belirtmistir (Rizaj, 1978a, ss. 151-153).

Blyuk devletlerin baskisi karsisinda Osmanli Devleti, askeri birliklerle beraber Dervis Pasa'y,
askeri birliklerle Ulgiin'e girerek Karadag'a teslim etmek (izere gdrevlendirilmistir. (Bartl, 1998a, s.
209). Dervis Pasa Ulgiin'e ulastiktan sonra, iskodrall Miisliiman esrafina hitaben, gelismelerin bu
sekilde seyrettigini ve artik ya Ulgiin'iin ya da istanbul’'un kaybedilmesi gerektigini ifade etmistir.
Mislimanlar ise yanit vermeden once Katolik inancina mensup Arnavutlarla istisarede bulunmus ve
nihai cevap icin bir aylik sire talep etmislerdir (Rizaj, 1978b, s. 172).

Osmanli Arnavut iliskilerindeki kirilma noktasi, Ulgiin'iin Karadag'a veriimesiyle meydana
gelmistir. Merkezi komite yeniden organize edilmis ve komuta pozisyonlari, Seyh Ymer Prizreni,
Siileyman Vokshi (Siileyman Voksi), Shuajb Aga Spahiu (Suayb Ada ispahiu) gibi kararl dzerklik
yanlisi unsurlarin eline ge¢mistir. Bu gelismenin ardindan Birlik, Babidli'ye muhalefet etmeye karar
vermis ve Osmanli yetkililerinin otoritesini tanimayarak asker géndermeyi reddetmislerdir (Skendi,
2000, s. 97).

Belegu'nun aktardigina gére, Prizren Birligi'nin kararlari istanbul'a ulastiginda, ézellikle daha
once Arnavutlara 6zerklik s6zu verdigi bilinen Sultan Il. Abdilhamid buyuk bir tereddit yasamistir.
Mesele saray cevresinde uzun tartismalara yol acmis, Sultan ve yakin danismanlari verdikleri sdzleri
tutma egilimindeyken Dervis Pasa gibi merkeziyetc¢i yaklasimi savunan st dlizey yetkililer, bu taleplerin
reddedilmesi gerektigini savunmuslardir. Sonugta Sultan, Dervis Pasa’nin énerisini kabul ederek onu
yaklasik 20.000 askerden olusan bir orduyla Arnavutluk'a génderme karari almistir. Selanik'ten yola
cikan birlikler, 25 Mart 1881 tarihinde Uskiip'e ulasmistir (Belegu, 2008, s. 178). Bu gelismeleri sadece
Belegu degil, Skendi de dogrulamaktadir. Ona gore Sultan, Arnavutluk meselesini ele almak lGzere 6zel
bir komite kurdurmus, ayni zamanda Arnavutlara hicbir taviz verilmemesi gerektigini savunan Dervis
Pasa'yi da Birlik'i “sakinlestirmek” izere goreviendirmistir (Skendi, 2000, s. 101).

91




Edeb Erkan

Merkeziyetgi c¢izginin sert savunucularindan olan Dervis Pasa, "Arnavutlarla muizakere
edilmez" tezini dne slrerek Osmanl baskentini Arnavut hareketini zor kullanarak bastirmakla
kendisini gérevlendirmeye ikna etmistir. Dervis Pasa, Arnavutluk seferine hazirlanirken Uskiip
komutani ibrahim Pasa, istanbul'dan aldigi emir dogrultusunda, 23 Mart 1881 tarihinde sehrin Prizren
Birligi komitesinin Uyelerini tutuklamis ve onlari Rodos adasina surdirmustir. Savas, 20 Nisan
1881'de baslamistir. Arnavutlarin siki direnisine ragmen Osmanli askerleri galip gelmistir. Dervis Pasa
22 Nisan 1881'de Prizren'i ele gecirmistir (Vliora, 2003, ss. 166-167).

5. Bektasilik ve Arnavut Milliyetciligi Arasindaki iliski

Bektasiligin liberal dini uygulamalari, panteist inanclari ve Hristiyan-islam unsurlarini
birlestiren yapisi, Misliman, Ortodoks ve Katolik Arnavutlar arasindaki dini engelleri asarak ortak
bir milli kimlik bilincinin olusmasinda ve yayllmasinda etkili bir kiltlrel ve sosyal dayanak noktasi
olarak dedgerlendirilebilir (Elsie, s. 149; Skendi, 2000, s. 49). Diger tasavvufi tarikatlardan farkli
olarak Bektasilik, toplumsal hayata ve siradan insanin gunlik ihtiyaglarina da ilgi gosteren bir yapi
arz etmektedir (Krasniqi, 2013, ss. 66-67).

1826'daki Yeniceri Ocagi’'nin kaldiriimasi ve tekkelerin kapatilmasi ise Bektasileri merkezi
otoriteden uzaklastirmis, onlaridaha sekiler ve milliyetgifikirlerle bulusturan bir zemine yonlendirmistir
(Afmataj, 2025, s. 101). Clayer ve Della Rocca, 19. ylizyil sonlarinda Bektasiligin bu milliyetci yonelimi
bilin¢li bicimde benimsedigini ve Arnavut bagimsizlik hareketinde belirleyici rol oynadigini vurgular
(Clayer, 1994, s. 58; Della Rocca, 1994, s. 41). Ayrica Bektasi baba ve dervisleri 20. ylizyil baslarinda
Arnavutca egditim ve basin faaliyetlerini desteklemislerdir (Olgun, 2016, ss. 214-215).

Sekil 5

Frasiri'de l¢ Fraseri kardeslerinin dogup buydldigi ev 1892 yilinda yikilmistir. Enver Hoxha'nin
talimatiyla 1974 yilinda yeniden insa edilmis ve miize olarak diizenlenmistir (Frashéri, K., s. 10).

Shtépia e Dulellaréve, Frashér

92



Edeb Erkan

Della Rocca ayrica, bagimsizlik miicadeleleri déneminde en atesli Arnavut vatanseverlerin
Ozellikle Bektasi cevrelerinde ve Katolik topluluklar arasinda bulundugunu belirtir (1994, s. 41). Prizren
Birligi'ninbasindabulunan AbdylFrashéri, linliiedebiyatci SamiFrashérive Arnavut milliyetgiliginin sairi
olan Naim Frashéri buyuk bir Bektasi ailesine mensupturlar. Bektasiler Arnavut Milliyetci Hareketi’'nin
gekirdek kadrosunu olusturmaktaydilar (Izeti, 2009, ss. 121-124). Frashéri kardesler olarak bilinen “li¢
kardes" Arnavutlar arasinda milli duygulari uyandirmak igin Bektasilik 6gretilerine basvurmuslardir.
Naim Frashéri, Bektasi 6gretisini kullanarak ve milli kimlik insasi icinde tek bir "hakiki Allah" inancini
dile getirmisti. 1890l yillardaki siyasal donusimlerle birlikte, Naim Frashéri Bektasiligi, 6zellikle
ona milliyet¢i bir boyut katarak dontstirmeye ugrasmisti. llk kez 1896'da yayimlanan Bektasiler
Kitabi'nda tarikatin 6gretisini yeniden ifade ediyordu. Naim Frashéri’'nin Bektasilik izerine yazdigi
Kerbela adli ikinci kitabi 1898 yilinda yayimlandi. Frashéri bu kitabinda Kerbela destanini milliyetci bir
siire donustlrlr ve Arnavutlarin ayni aileye ait olduklarini ve din farkliliklarina ragmen bolinmemis
olduklarini, ¢clinki tek bir Allaha tek bir inancin s6z konusu oldugunu goérmeye cadirir (Cayer, 2013,
ss. 370-372). Naim Frashéri'nin hedefledigi nokta Bektasilige Arnavut milli karakteri verebilmek idi.
Hatta o biraz daha ileri giderek Bektasiligi, Arnavutluk'un resmi dini olarak da diisinmdistir (Bart,
1998, s. 229).

Arnavutluk'ta ¢cogu zaman Bektasi tekkeleri milli ¢etelerin merkezi rolind oynamistir. 19.
ve 20. asirlarda bu tekkelerde pek ¢ok milli toplanti dlizenlenmistir. Bunlardan en 6nemlisi Abdl
Frashéri idaresindeki Mayis 1878 yilinda diizenlenen milli toplantidir (Afmataj, 2025, s. 101).
Bektasilerin Arnavutlar arasinda milliyetgi fikirlerin yayilmasindaki rolli, Mehdi Frashéri'nin ifadesiyle
bile dogrulanabilir. Ona goére, dort vilayetin birlestiriimesi talebi ilk kez Frasir Tekkesi'nde formile
edilmis ve buradan Arnavutluk’un tim merkezlerine gonderilmistir.

Sekil 6
Frasir Tekkesi Girisindeki Kitabe

"9. yuzyilin sonu ile 20. ylzyihn basinda Frasir, milli uyanisin 6nemli merkezlerinden biri haline
gelmistir. 1879'da Berlin Antlasmasi'nin kararlarina karsi Toskeri hareketinin liderleri burada bir toplanti
dizenlemis, 1906 ve 1911 yillarinda ise milli meseleye iliskin baska toplantilar gerceklestirilmistir.”

Mehdi Frashéri ayrica Abdyl Frashéri'nin istanbul'da bazi Kosova kékenli soylularla yaptidi
anlasma dogrultusunda Gegeria (Kuzey Arnavutluk) tarafini tuttugunu belirtmektedir. Bu tercihin amaci,
Gegeria'ya birlik ruhu ve siyasi bir milliyetcilik rengi kazandirmak olmustur (Frashéri, M., 2020, s. 45).

93




Edeb Erkan

Sekil 7
Frasir Tekkesi (Wikipedia)

Bunun yani sira, Ekrem Bey Vlora hatiratinda Bektasi tarikati ile Osmanl karsithgi arasindaki
iliskiye dikkat cekmektedir. Ona gdre, XIX. ylizyilda Arnavutluk'taki Bektasi tekkeleri yalnizca Osmanli
yonetimine degil dogrudan hanedan ailesine karsi da muhalif bir durus sergilemistir. Bu baglamda,
Bektasi tarikati Arnavut milli hareketine surekli bir destek sunmus ve bu hareketle yakin bir iliski
icinde olmustur. Bununla ilgili Vlora (2003, s. 277) ifadeleriyle konuya isaret etmektedir:

“tekkelerin ve dervislerin Osmanlilara karsi diismanca tutumu, Arnavut milli hareketinin daima onlarin
bliylk sempatisini ve surekli destegini kazanmasiyla sonuclanmistir.”

Ayrica Dervis Pasa'nin 12 Mayis 1881 tarihli bir telgrafinda, Bektasi tekkelerinin 6zellikle
Arnavutluk’'un gliney bdlgelerinde — basta Akcahisar ve Frasiri olmak tUzere — Osmanl karsiti
hareketleri tesvik eden 6nemli merkezler haline geldigini bildirdigi gérilmektedir. Pasa, bu tekkelerin
seyhleri olan Alus Baba ve Adem Baba'nin, Toskalarin surekli olarak isyana tesvik ettiklerini belirterek
bu kisilerin derhal Anadolu'ya surgun edilmelerini veya bdlgeden uzaklastiriimalarini dnermektedir.
Onun O&nerisi, yerlerine Anadolu'dan getirilecek sadik ve denetim altindaki seyhlerin atanmasi
yonindedir. Bu durum, Dervis Pasa'nin yalnizca siyasi liderleri dedil, ayni zamanda dinsel-sembolik
otoriteleri de potansiyel tehdit olarak degerlendirdigini géstermektedir (Rexha, 1978, s. 124).

Peter Bartl, tekkelerin milliyetgiler icin bir siginak islevi gordiginu belirterek, "Bektasiler,
Osmanlilara karsl savasan Arnavut gete reislerini destekliyor ve gerektiginde onlari kendi tekkelerinde
gizliyorlardi” diye ifade etmektedir (20086, s. 134).

Bu tlr raporlar, Babiali'nin yalnizca Bektasi tekkelerinin faaliyetlerini degil, ayni zamanda
Arnavut milli hareketinin 6nde gelen siyasal figlrlerini de dogrudan hedef almasina zemin
hazirlamistir. Bu cercevede dikkatler, ittifaki’n ilk kurumsal yapisindan farkli bir siyasal ajanda giiden
Abdy! Frashéri'ye cevrilmistir. Ozellikle Arnavut vilayetlerinin birlestirilmesi fikrini 1srarla savunan
Frashéri, Osmanli makamlari tarafindan hareketin “fitneci” ve radikal kanadinin baslica temsilcisi
olarak gorulmeye baslanmistir. Dervis Pasa’nin 1881 tarihli bir telgrafinda, Frashéri'nin yalnizca Toska
bolgesinde degil Gegalik'ta da halki ayaklanmaya tesvik ettigi acikca belirtilmistir. Bu da Osmanli
yonetiminin onu etkisiz hale getirme yoniindeki kararlihdini pekistirmistir (Rexha, 1978, s. 123).

Ayrica tutuklanmasi sirasinda ele gecirilen belgeler, Arnavut vilayetlerinin birlestiriimesine
yonelik somut ¢abalarini ve bu hedef dogrultusunda siddet kullanimini mesru géren bir anlayisi ortaya
koymaktadir. Osmanli makamlari acisindan bu belgeler, Frashéri'nin belirgin milliyetci egilimlerinin en
glcll kaniti olarak gortlmusttr (Rexha, 1978, s. 123). Abdyl Frashéri, 1881 yili Nisan ayinin sonlarinda
tutuklandiktan sonra dnce Prizren'e gdnderilmis ve burada bir askeri mahkemeye ¢ikariimis ve idam
cezasl verilmistir. Abdyl Frashéri'nin mahkeme tarafindan idam cezasina carptirilmasi, yalnizca

94




Edeb Erkan

isyana katilmasindan dolayi verilen bir ceza degil ayni zamanda Osmanli merkezi otoritesinin Arnavut
milli programinin en acgik ve etkili temsilcisini simgesel ve operasyonel anlamda bertaraf etme girisimi
kabul edilmektedir. Bu durum, Osmanli ydnetiminin Abdyl Frashéri'yi artik sadece yerel bir siyasal
figlir olarak degil bolge-Usti etkisi olan ve ulusal bir proje yuruten bir lider olarak degerlendirdigini
gostermektedir. Her ne kadar askeri mahkeme tarafindan idama mahkdm edilmis olsa da Il.
Abdulhamid - idam cezalarini nadiren onaylamasiyla taninan bir padisah olarak — Frashéri’'nin canini
badislamis ve cezasini on yil kale hapsine gevirmistir (Vlora, 2003, s. 168). Abdll Frashéri, Balikesir'e
surglin edilmis ve burada bes yil boyunca tutuklu kalmistir. Serbest birakildiktan sonra 1894 yilinda
Istanbul'da vefat etmistir (Skendi, 2000, s. 102).

Her ne kadar fiziksel olarak etkisiz hale getiriimis olsa da Osmanlh yetkilileri Abdyl
Frashéri'yi, yalnizca bir siyasi lider olarak degil, ayni zamanda Arnavut milliyetciliginin tarikatlar
Uzerinden vyayillmasinda etkili olan bir figlir olarak degerlendirmeye devam etmislerdir.
Bu baglamda, Dervis Pasa'nin 14 Subat 1881 tarihli Selanik'ten génderdigi bir raporda, Frashéri'nin
Bektasi cevreleriyle iliskilerine ve milliyetgi faaliyetlerine 6zel olarak dikkat cekilmistir. Abdyl
Frashéri'nin 6zellikle Toskalarda gugli aile baglarina sahip oldugu ve halki isyana tesvik etmek
amaciyla bu bolgelere seyahat ettigi belirtiimektedir. Ayrica, Frashéri'nin Akcahisar'da Hiseyin
Baba adinda bir Bektasi seyhiyle yakin iliskisi oldugu ve bu sahsin halki Osmanli devletine karsi
ayaklanmaya kiskirttigi vurgulanmaktadir. Raporda, istanbul'da da benzer bicimde halki siirekli tahrik
eden sahislarin varligina dikkat ¢ekilerek, Abdyl Frashéri ve gevresinin faaliyetleri ciddi bir tehdit
olarak sunulmaktadir (Rexha, 1978, ss. 113-114).

Artik Arnavut ittifakinin hakimiyeti sona ermis ve memleket yeniden merkezi hik{imetin
otoritesi altina girmistir. ittifak, ekseriyeti Muslimanlar tarafindan kurulmus bir Arnavut millii
hareketidir. Bu hareketle Kuzey Arnavutluk’ta bir kismi Katolik dagl kabileler de istirak etmistir. Dis
diismanlara karsi zaruri bir cemaat olarak kurulan bu ittifak, Arnavut eyaletlerinin otonom olmasi
icin gayret gdsteren milli bir hareket haline gelmistir. ittifakin radikal kanadi ise siireci bagimsizlik
faaliyetine cevirmek istemistir (Bartl, 1998, ss. 217-218).

1881 yilinda Prizren Birligi bastiriimis olsa da bu durum Arnavut meselesini yeni bir konuma
getirmistir. Prizren Birligi'nin dogurdugu iki sonugtan birincisi, Arnavutlarin kendi topraklarini
korumak icin ilk kez bir araya gelmis olmalari, ikincisi ise uluslararasi diplomatik dizeyde ilk kez
seslerini duyurabilmis ve yabanci devletlerin dikkatlerini cekebilmis olmalaridir (Bozbora, 1997, s.
205). Karadag ve Yunanistan bu Birligin 6rgiitlii muhalefetinden 6tiirli kazanacaklarindan gok daha
az Arnavut topragdi elde etmistir. Arnavut topraklarinin komsu devletler arasinda paylasiimasi tehlikesi
devam etmis ama en azindan milli bir olusum igin ilk adimlar atiimistir (Jelavich, 20086, s. 396).

Birlik yenilmesine ragmen istanbul, Bulgaristan, Romanya, italya, Misir ve Amerika Birlesik
Devletleri'nde yasayan Arnavutlarin milliyetci faaliyetlerini ateslemistir. Bu baglamda, Ekrem Bey
Vlora'nin gozlemleri, Hroch'un milli uyanis slrecine dair modelini destekler niteliktedir. Vliora'ya gore
Prizren ittifaki déneminde milli idealleri ve talepleri tasiyan kesim, esasen st sinif beyleri, sinirli
sayida bayraktar ve asiret énderi, bazi din adamlari ile birka¢ entelektiielle sinirlidir. Ancak ittifak'in
Osmanl tarafindan bastirilmasinin ardindan bu dislnceler yavas yavas orta sinif cevrelerine de
yayllmaya baslamistir (Vlora, 2003, s. 168). Bu durum, Hroch'un tanimladigi B Evresi'nin—yani
milliyetci soylemlerin entelektliel cevrelerden halka dogru yayillmaya basladigi asamanin—Arnavut
baglaminda da gecerli oldugunu gostermektedir.

Ozetle belirtmek gerekirse, Prizren Birligi, komsu Balkan devletlerinin yayllmaci politikalarina
karsi ilk engel olmus, ulusal hareketi imparatorluk ¢ercevesinde idari ve kiltlrel 6zerklik talepleri
ile birlestirmistir. Bu hareketin temel amaci, mevcut durumu bozma arzusundan daha ¢ok kendini
savunmaktir (Vickers, 2008, s. 73).

Sonug

Bu makale, Prizren ittifaki'ni konu edinmistir. Makalenin amaci, Prizren ittifaki'nin tarihi
surecini ele alirken belgeleri oldugu gibi ve herhangi bir ideolojik kaygi gitmeden oldugu gibi tarafsiz
aktarmaktir. CUnku Prizren Ittifaki, ortaya ¢ikisi, toplantilari, aldiklari kararlar ve teskilatlanma stirecleri

95




Edeb Erkan

ile Osmanli topraklarinda gerceklesen milliyetci hareketler, bagimsiz devletlerin kurulusu ve sémurge
lilkelerinin talepleri etrafinda yeni bir icerik ve boyut kazanmistir. Baslangicgta Prizren ittifaki, Osmanli
Devleti'ne baghhgini 6zerk bir yapiya bagl olarak ilan ederken gelisen olaylardan sonra bagimsiz bir
devlet olmayi ve gerekirse Osmanli ile savasmayi da glindemine almistir. Misliman Arnavutlar ve
Bektasilerin agirlikli belirleyici oldugu Prizren ittifaki, Arnavut biitiin unsurlarin icerisinde yer aldig
bir 6rgltlenmeyle genis bir taban olusturmustur. Bu makale, s6z konusu ¢ok katmanligi gdéstermeye
yonelik bir katki sunmayi hedeflemistir.

Prizren ittifaki, Arnavut milliyetci hareketinin olusum siirecinde hem Osmanl Devleti'nin
siyasal yapisiyla hem de yerel toplumsal ve dini dinamiklerle kurdugu iliski bakimindan oldukga
O0zgln bir tarihsel drnek teskil etmektedir. Ancak Arnavut liderler tek bir siyasi program altinda
birlesmemistir. llimlilar, ancak padisahin onayiyla 6zerklik elde etmek istemistir. Sultan'in gUclu
destegini alan ¢cogunlugu muhafazakar pasalar, beyler ve din adamlarindan olusan bir grup, Birlige
Arnavut olmayan Misliiman Balkan unsurlarini da kapsayan islami bir karakter kazandiriimasini talep
etmistir. Abdyl Frashéri’'nin basini ¢ektigi radikaller ise bu mesele i¢in padisaha karsi bile savasmaya
kararlydilar. Ayrica dini ayrim gézetmeden biitiin Arnavutlarin ittifak veya Birlik icerisinde yer almasini
saglamislardir. Dolayisiyla ittifaki'nin baslangicinda Osmanli'nin toprak biitiinliigiinii korumaya
yonelik dini bir girisim olarak dogmus olsa da sonrasinda 6zerklik taleplerine evrilen bu hareket,
Arnavutluk'ta yeni bir milli biling formunun ortaya ¢ikmasina zemin hazirlamistir.

Bu noktada, Bektasilerin Arnavutlar arasinda milliyetgi fikirlerin yayilmasindaki rolti, Mehdi
Frashéri'nin de dedigine gore, ilk kez Fraseri Tekkesi'nde formile edilmis ve buradan Arnavutluk'un
tim merkezlerine goénderilmistir. Ekrem Bey Vlora'ya gore de Birligin hedeflerinin degismesinde
Arnavutluk'un Guney kesiminden gelen unsurlarin baskisi belirleyici olmustur.

Makalede sunulan belgeler isiginda Arnavutlarin Osmanli hakimiyetinden ayrilmaktansa sadik
kalmayi tercih ettikleri ifade etmektedirler. Bu durumu, Yanya'daki Arnavutlarin Temmuz 1880 tarihli
toprak butunliglne dair taleplerini iceren ve Yizbasi Sale tarafindan Kont Granville’e gonderilen
mektup da dogrulamaktadir.

Calismanin ortaya koydudu belgeler, Osmanli merkezi idaresinin baslangicta ittifaki'nin
kurulmasina destek oldugunu hatta Il. Abdulhamid'in Arnavutlara 6zerklik vaat ettigini gostermektedir.
Dervis Pasa’nin miidahalesiyle ittifaki'nin bastiriimasi, Osmanli Devleti'nin Arnavutlarla iliskisinin
bozmasina neden olmustur. Ozellikle Bilyiik Giiclerin Osmanl Devleti'ne uyguladigi yogun diplomatik
baskilarin bir sonucu olarak Ulgiin'iin Karadag'a teslim edilmesi, Arnavutlar ile Osmanli Devleti
arasindaki iliskilerde buyik bir kirillma yasanmasina sebep olmustur. Sadakat, dostluk ve ortak
yoOnetisim temelleri Gizerine ylizyillar boyunca insa edilmis olan baglar ciddi sekilde zedelenmistir.

Arnavut tarih yazimi, komiinizm déneminde sekillenmeye basladigindan, Prizren ittifaki'ni
nasyonal komunist anlati gercevesinde ele almis ve onu milliyetci, siyasi, laik ve Osmanli karsiti bir
hareket olarak tasvir etmistir. Her ne kadar tarihi temellerin yetersizligi nedeniyle Prizren ittifaki'na
dair yeterli verilerin bulunmadigini savunan farkl goérisler mevcut olsa da, bircok belgenin hem
hatiratlarda hem de iki diinya savasi arasindaki doneme ait dergilerde —yani komdunist rejimden
once, tarih yaziminin henliz baslamadigi bir zamanda— yayimlanmis olmasi, bu séylemin Osmanli
imparatorlugu hakkinda belirli bir imaj yaratma amacina hizmet ettigini ve ulusal biling olusturma
sUrecinde aragsallastirildigini acikga ortaya koymaktadir. Bu anlati, komdinist rejimin ¢okistinden
sonra da 6nemli 6lclide degismeden devam etmistir. Ancak bu makalede, donemin arsiv belgeleri ve
¢agdaslarinin hatiralari araciligiyla bunun aksine bir durum ortaya konmaktadir.

Bu noktada dikkat cekici bir celiski géze carpmaktadir: Skender Rizaj ve lljaz Rexha'nin
1978 yilinda, sosyalist rejim doneminde yayimlanan Osmanli arsiv belgelerine dayali eserlerinde
Prizren lttifaki'nin Kararnamesi'ne yer verilmemistir. Zira Kararname'nin acikca dini referanslara
dayanmasi ve ittifak’in baslangicta Osmanli sadakati cercevesinde tanimlanmis olmasi, sosyalist
tarih yaziminin sekiiler ve milliyetci perspektifiyle celismektedir. Dolayisiyla, komunist donemin resmi
tarih séyleminde, ittifak'in bu cok katmanli karakterinin tek boyutlu bir milliyetci anlatiya indirgenmis
olmasi muhtemeldir. Dolayisiyla Prizren ittifaki hem tarihsel belgeler hem de ulusal hafiza bakimindan
farkli sekillerde anlamlandiriimistir.

96




Edeb Erkan

Kaynaklar / References
Afmataj, L. (2025). Bagimsiz Arnavutluk'ta Bektasi Kongreleri. Edeb Erkan, (7), 97-109. https://doi.
0rg/10.59402/EE007202506
Aruci, M. (1996). Abdiil Frasiri. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. C. 13, s. 194-195.

Bart, P. (2006b). Myslimanét Shqiptaré né Lévizjen pér Pavarési Kombétare (1878-1912) [Arnavutiuk
Mdslimanlari Milli Bagimsizlik Hareketleri Esnasinda]. Dituria.

Bartl, P. (1998a). Arnavutluk Mdslimanlari Millf Bagimsizlik Hareketleri Esnasinda (1878-1912). Bedir.

Belegu, Xh. (2008). Lidhja e Prizrenit dhe Veprimtaria e saj 1878-1881 [Prizren Birligi ve Faaliyetleri].
Vatra.

Bilmez, B. (2017). Arnavutluk Tarih Ders Kitaplarinda Osmanli/Tiirk imgesi. Osmanli Arastirmalari,
XLIX, 343-382.

BOA. Y.PRK. MYD. 2/1. 3-4.

Bozbora, N. (1997). Osmanli Yénetiminde Arnavutluk ve Arnavut Ulusgulugunun Gelisimi. Boyut
Yayin Grubu.

Clayer, N. (1994). Bektasilik ve Arnavut Ulusculugu. Toplumsal Tarih, C.1, No.2, 58-61.

Clayer, N. (2013). Arnavut Milliyetgiligin Kékenleri: Avrupa’da Cogunlugu Misliman Bir Ulusun
Dogusu. Istanbul Bilgi Universitesi.

Celik, B. (2004). jttihatcilar ve Arnavutlar: Il Mesrutiyet Déneminde Arnavut Ulusculugu ve Arnavutluk
Sorunu. Blke Kitaplari.

Della Rocca, R. (1994). Kombésia dhe Feja né Shqipéri (1920-1944) [Arnavutluk'ta Milliyet ve Din].
Elena Gjika.

Egro, D. (2002a). Arnavutluk'ta Osmanh Calismalari. XIX. Tdrk Tarih Kongresi (4-8 Ekim 1999), 347~
399.

Egro, D. (2007b). Historiografia dhe Ideologjia, Njé qasje kritike studimeve osmane né historiografiné
modrene shqiptare (nga gjysma e dyté e shek. XIX deri mé sot) [Tarihyazimi ve ideoloji:
Modern Arnavut Tarihyaziminda Osmanl Calismalarina Elestirel Bir Yaklasim (19. ylzyilin
ikinci yarisindan ginimiize kadar)]. MALUKA.

Egro, D. (2071c). Disa té Dhéna té Reja mbi Fillimet e Nacionalizmit Shqiptar [Arnavut Milliyetgiliginin
Baslangici Uzerine Yeni Bilgiler]. Studime Historike, C.LXVIII (LI), No:3-4, 5-17.

Elsie, R. (2001). Historia e Letérsisé Shqiptare [Arnavut Edebiyat Tarihi]. Dukagjini.
Frashéri, K. (1997). Lidhja Shqgiptare e Prizrenit 1878-1881 [Arnavut Prizren Birligi]. Toena.

Frashéri, K. Tre Véllezér Pishtaré: Abdyl Frashéri, Naim Frashéri, Sami Frashéri [U¢ Mesale Kardes:
Abdyl Frashéri, Naim Frashéri, Sami Frashéri]. "8 Néntori".

Frashéri, M. (2020). Lidhja e Prizrenit dhe Efektet Dipllomatike [Prizren ittifaki ve Diplomatik Etkileri].
Botime Reklama.

Gencer, I. A. (1991). Ayastefanos Antlasmasi. isldm Ansiklopedisi. Tiirkiye Diyanet Vakfi. C.4, 225.
Gokalp, Z. (2013). Tiirklesmek, islamlasmak, Muasirlasmak. Anonim Yayincilik.

Hroch, M. (2011). Avrupa’da Milli Uyanis: Toplumsal Kosullarin ve Topluluklarin Kargilastirmali Analizi.
lletisim Yayinlari.

inalcik, H. (2017). Fransiz Annales Ekolii ve Tiirk Tarihciligi. Osmanli ve Modern Tiirkiye. Timas
Yayinlari.

Izeti, M. (2009). Bektasiligin Arnavut Kiltlir Tarihindeki Yeri. Haci Bektas Veli'nin Tarihsel Kimligi,
Duslince Sistemi ve Etkileri, Gazi Universitesi Turk Kultiri ve Haci Bektas Veli Arastirma
Merkezi, Ill. Uluslararasi Turk Kultlirl ve Haci Bektas Vell Sempozyumu, s. 117-127.

97



https://doi.org/10.59402/EE007202506
https://doi.org/10.59402/EE007202506

Edeb Erkan

Jelavich, B. (2006). Balkan Tarihi 1: 18. ve 19. Ylizyillar. Kire Yayinlari.

Kaleshi, H. (1979). Tirklerin Balkanlar'a Girisi ve islamlastirma: Arnavud Halkinin Etnik ve Millf
Varliginin Korunmasinin Sebepleri. Tarih Enstitlisi Dergisi, No:10-11, 177-194.

Krasniqi, M. (2013). Shogéria Biblike Britanike Pér té Huajt dhe Bektashizmi (1814-1897) [Yabancilar
ve Bektasilik icin Ingiliz Incil Dernedi]. Instituti Albanologjik.

Leka, (1938). Lidhja e Prizrendit [Prizren Birligi]. X. no. 10-12, 496-497.

Leka, (1938). Lidhja e Prizrendit [Prizren Birligi]. X. no. 10-12, 544-545.
Malcolm. N. (1998). Kosovo: A Short History. New York University Press.
Olgun, S. (2016). Arnavut Milliyetciliginin Gelisiminde Mektepler. Gece Kitapligi.

Ortayll, I. (1985). Balkanlarda Milliyetcilik. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Tiirkiye Ansiklopedisi, C. 4,
1026-1031.

Osmanli Arsiv Belgelerinde Kosova Vilayeti. (2007). T.C. Basbakanlik Devlet Arsivleri Genel
Madurlagu, Osmanh Arsivi Daire Bagkanhgi Yayinlari.

Parladir, S. H. (2015). Arnavut Milli Kimliginin Tarihsel ve Sosyolojik imkan ve Kisitlarina Dair, Ege ve
Balkan Arastirmalari Dergisi, C.l, No:2, 101-134.

Rexha, I. (1978). Lidhja e Prizrenit né Dokumentet Osmane 1878-1881 [Osmanli Belgelerde Prizren
Ittifaki]. Arkivii Kosovés.

Rizaj, S. (1978a). Lidhja Shqiptare e Prizrenit né Dokumentet Osmane 1878-1881[0Osmanli Belgelerde
Prizren Ittifaki]. Akademia e Shkencave e EPS té Shqipérisé. Instituti i Historisé.

Rizaj, S. (1978b). Lidhja Shqiptare e Prizrenit né Dokumentet Angleze [ingiliz Belgelerde Prizren
Ittifaki]. Arkivi i Kosovés.

Schmitt, 0. (2019). Lidhja e Prizrenit, Interpretimet e Konstatuara Austro-Hungareze [Prizren ittifaki:
Avusturya-Macaristan Yorumlari ve Gézlemleri]l. Akademia e Shkendave dhe Arteve té
Kosovés.

Skendi, S. (2000). Zgjimi Kombétar Shqiptar 1878-1912 [Arnavut Milli Uyanisi]. Phoenix.

Skendo, L. (1938). Pér Lidhjen e Prizenit [Prizren Birligi Uzerine]. Leka, X. no. 10-12, 488-492.
Vickers, M. (2008). Shqiptarét. Njé Histori Moderne [Arnavutlar. Modern Tarih]. y.y.: Bota Shqiptare.
Vlora, E. (2003). Kujtime 1885-1925 [Hatirat]. IDK.

98




