Research Article

Edeb Erkan

() Ghook orupctes
Segleo

ISSN: 2980-1567 elSSN: 2980-1095 Edeb Erkan
2025, No. 8, 43-52

Journal homepage: edeberkan.com https://doi.org/10.59402/EE008202503

ISSN: 29801085

I1SSN-2980-1567°

Tarih-i Hamidi'ye gore Dogu Tiirkistan'da tarikatlar, hocalar ve tiirbeler

Alimcan inayet’

Ozet

Bu makalede Molla Musa Sayrami'nin “Tarih-i Hamidi" adl kitabina yansiyan tarikatlar, hocalar ve tirbeler degerlendirilmistir.
Molla Musa Sayrami, Tarih-i Hamidi isimli eserini 1908 yilinda Sultan Abdilhamid Han'a ithafen yazmistir. Molla Musa Sayrami,
kendi soyu, Sayram ve Dogu Turkistan tarihini ele aldigi eserinde sah, emir ve hoca soyu olmak lzere ¢ sinifi anlatmaktadir.
Eser, Dogu Tirkistan tarihi hakkinda &zellikle tarikatlar ve seyhlerle ilgili nemli bilgiler icermektedir. 10. yiizyilda islamiyet'i
kabul eden Dodu Tirkistan Tiirkleri islamlasma siireciyle birlikte dahil olduklari tasavvufi diisiince sistemi bagdlaminda
Yeseviye, Kadiriye, Kiibreviye ve Naksibendiye gibi tarikat ve bunlarin gesitli kollariyla karsilagsmislardir. 14. yizyildan itibaren
Dogu Turkistan'a yayllmaya baslayan bu tarikatlardan 6zellikle Naksibendiye tarikati ve bu tarikatin pir ve seyhlerinin Uygur
MuslUmanlarinin manevi hayati Gizerindeki etki ve nifuzlari cok bliylik ve derin olmustur. Soylarini Hz. Peygamber Efendimiz
ya da Hz. Ali'ye baglayarak kendilerini “seyit” ya da "hace / hoca" kabul ettirmis olan bu pir ve seyhler 16. ylizyilda Dogu
Tlrkistan'a gelerek 6nce dinsel otoriteyi ele almis, sonra politik alana da midahale ederek iktidar sahibi olmuslardir. Dogu
Tlrkistan Turkleri bu seyit ve hocalari sadece hayattayken dedil, vefatlarindan sonra da derin saygi ve bagllik géstermis,
mezar / tirbelerini sosyal yasamlarinin merkezine koymuslardir. Bu tlrbeler kisilerin siginma / korunma, arinma, sifa, tedavi,
teselli, iletisim ve eglence gibi glindelik hayatin ihtiyacglarini karsilayan mekan ve merkezler haline getirilmistir.

Sufi orders, khojas and tombs in East Turkestan according to the Tarih-i Hamidi
Abstract

This article will evaluate the religious orders, religious scholars, and shrines reflected in Molla Musa Article History

Sayrami’s book “Tarih-i Hamidi". Molla Musa Sayrami wrote his work, Tarih-i Hamidi, in 1908, dedicating

it to Sultan Abdllhamid Han. In his work, which covers his own lineage, Sayram, and the history of Received
East Turkistan, Molla Musa Sayrami describes three classes: the shah, the emir, and the hoca lineage. 2024-08-15
The work contains important information about the history of East Turkistan, particularly regarding 2‘8;2%%’_02
the orders and sheikhs. The Turks of East Turkestan, who embraced Islam in the 10th century,
encountered Sufi orders such as the Yeseviyya, Qadiriyya, Kubraviyya, and Nagshbandiyya, and their A

. g - . o nahtar
various branches, within the context of the Sufi thought system they embraced during the Islamization Kelimeler
process. From the 14th century onward, these orders began to spread throughout East Turkestan, and
the Nagshbandiyya order, in particular, and the influence and influence of its pirs and sheikhs on the Molla Musa
spiritual life of Uyghur Muslims was profound and profound. These pirs and sheikhs, who established Sayrami, Tarih-i
themselves as “seyyids"” or "hace/hojas” by linking their lineage to the Prophet Muhammad or Hazrat Hamidi, Dogu

Ali, arrived in East Turkestan in the 16th century, first seizing religious authority and then intervening
in the political arena, gaining power. The Turks of East Turkestan showed deep respect and devotion
to these seyyids and hojas not only during their lifetime but also after their deaths, making their tombs
and shrines central to their social life. These shrines have become spaces and centers that meet
people's needs for refuge/protection, purification, healing, treatment, solace, communication, and
entertainment.

Corresponding Author: Alimcan inayet, Institute of Turkish World Studies, Ege University, izmir/Tiirkiye.

@ alimcan.inayet@ege.edu.tr @ https://orcid.org/0009-0008-1119-6543 ROR https://ror.org/02eaafc18

© 2025 The Author(s). Published by Ahmet Taggin.
This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/).

43

Turkistan, Tarikat,
Hocalar, Tirbe.

Keywords

Molla Musa
Sayrami, Tarih-i
Hamidi, East
Turkestan,
Tarigah, Khocahs,
Tomb.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://edeberkan.com
https://doi.org/10.59402/EE008202503
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.59402/EE008202503&domain=pdf&date_stamp=2025-11-30

Edeb Erkan

Giris

Tarih-i Hamidi Dogu Turkistanli tarih¢i Molla Musa Sayrami’'nin 1908 yilinda Osmanli
Padisahi Sultan Abdulhamid Han adina yazmis oldugu bir kitabin adidir. Aslinda bu kitap muellifin
1903 yilinda yazmis ve 1904 yilinda Kazan'da basilan Tarih-i Emniye" adh kitabinin tekmil edilmis
nUshasidir. Kazan baskisindan sonra kitabi yeniden gézden geciren ve bazi eksiklerini gideren Molla
Musa Sayrami, Tarih-i Hamidi adiyla kitabin adini da degistirmistir. Eser hakkinda bazi ¢alismalar
yapilmis, farkli tarihlerde cevirileriyle birlikte yaymlanmistir. Tlrkiye'de yiliksek lisans (Buyar, 2006;
Gokkut, 2011) ve doktora tezi (Polat, 2002) olmak Uzere (¢ tez hazirlanmistir. Uygur Cumhuriyetinde
de baskilari yapilmistir (Sayrami, 1989). Ayrica istanbul'da bir baskisi (Sayrami, 2019) ve Amerika
Birlesik Devletlerinde de ingilizce cevirisi yayinlanmistir (Sairami, 2023).

Mdellif kitabina Tarih-i Hamidi adini vermesinin nedenini su sekilde aciklamaktadir.

“Bu Mogolistan yurdu (Dogu Turkistan) ve halkinin Blyik Osmanli devletinin halifesi, yeryliziindeki
hakanlarin hakani, serefli iki haremin hizmetkari Abdulhamid Han ibn Abdiilmecid Han (Allah onun
devletini ve nusretini kiyamete kadar daim kilsin)’a biat ederek onun itaati altinda olmaya miserref
olmasindan ibaret bu tarihin zamanlarin gecmesi, karisik ve kargasa dolayisiyla kisilerin aklindan ¢ikip
unutulmasin, belki cihan sayfasina yayilip bitlin insanlarin acik¢a bildigi bir is olsun maksat ve iddiasiyla
bu kitaba “Tarih-i Hamidi” adini verdim.” (Sayramiy 2019, ss. 36-37).

Mdellif Molla Musa Sayrami, 23 Agustos 1836 yilinda Dogu Turkistan'in Aksu bolgesine bagli
Bay ilgesi sinirlari igerisindeki Sayram koylinde diinyaya gelmis olmasi dolayisiyla soyadi yerine
“"Sayrami” adini kullanmistir. Aslinda muellif kendisinin seceresini soyle verir:

Mevla Musa ibn Mevla isa Hoca ibn Ezizhan Hoca ibn Niyaz Han Hoca ibn isan Sultan Hoca ibn isan
Padisah Hoca ibn isan Sah Cahan Hoca ibn isan Garibsah Hoca ibn isan Seyyid Celaleddin Bab ibn
isan Seyyid Cemaleddin Bab ibn isan Seyyid Kemaleddin Bab Ion Seyyid Ibrahim Bab ibn Ibn Seyyid
Abdulcebbar Bab ibn Seyyid Abdulkerim Bab Ibn Seyyid Abdulmecid Bab ibn Seyyid Abdulhudud Bab
ibn Seyyid Abdul'aziz Bab ibn Seyyid Arslan Bab ibn Seyyid ilyas Bab ibn Seyyid Mahmud Bab ibn
iftihar Bab ibn Osman Bab ibn Omer Bab ibn ismail Bab ibn ishak Bab ibn Abdulkerim Bab ibn Abdulcelil
Bab ibn Abdurrehim Bab ibn Abdurrahman Bab ibn Abdulcebbar Bab ibn Abdulfettah Bab ibn imam
Hanife ibn Ali Keremellahu vechehu (Allah onlarin hepsinden razi olsun.) (Sayramiy, 2019, s. 604).

Bu seceredeki kisilerin “Bab"” yani “Ata" unvani tasimasi dikkat cekmektedir. Clnkl “Bab”
ya da “Ata" tarikat biiyiiklerine verilen unvandir. Bu baglamda “ibrahim Bab”, “Arslan Bab" isimleri
dikkate degerdir. Ciinkii ibrahim Bab Hoca Ahmet Yesevi'nin babasi, “Arslan Bab" ise miirsididir. Bu
secereye gore Molla Musa Sayrami takva sahibi, dindar bir slilaleye mensup olup yogun dinsel ve
tasavvufi klltlir muhitinde yetismistir.

Molla Musa Sayrami birgok eser yazmistir. Onun Tezkiretii’l-Evliya (1885), Derbeyan-i
Ashabu’l-Kehf (1895), Tezkire-i Afak Hoca, Tarih-i Emniye (1903), Tarih-i Hamidi (1908) gibi tarih
kitaplari, Gazeliyat-i Musa Sayrami (1903), Kissa-i Siddik, Ferhad ve Sirin, Salamname gibi edebi
eserleri bulunmaktadir (Tarih-i Emniye, 1989, s. 1; Tarih-i Hamidi, 2019, ss. 11-14). Yani Molla Musa
Sayrami tarih¢i olmakla birlikte ayni zamanda bir sairdir. Onun sair Kisiligi Tarih-i Hamidi adli kitabina
da yansitiimistir. Kitabin bélimlerine serpistirilen nazim pargalarindan bunu gérmek mumkuindur.

Molla Musa Sayramieserinde, Sayram hakkindailging bilgiler vermektedir. Ona gére Mogollarin
Coras kabilesinden Kunteyci, Tagkent'in Sayram bdlgesini isgal etmis, oraya bir vekil birakarak
kendi bdlgesi olan ili'ye dénmiis ve Sayram halki isyan ederek Kunteyci'nin vekilini dldiirmisler. Bu
olayl duyan Kunteyci Sayram'i tekrar itaati altina alarak bolgedeki “Hoca soyu”, “sah soyu" ve “emir
soyu” olmak lizere (i¢ siilaleye mensup 60 haneyi ili'ye siirmiis, bir sene sonra Turfana siirgiin
etmistir. Sonra Kunteyci 6lmis, Cin isgalci kuvvetleri gelince, bu 60 haneli Sayramli memleketine
donmek icin yola koyulmus, ancak karisiklik nedeniyle donemeyip Aksu'nun Bay il¢esine, sonra da

bugunkl Sayram kdylne gidip yerlesmistir. Tagkent'in Sayram bolgesinden gelip yerlesen bu 60

1 Muellife gbre, bu Mogolistan yurdu (Dodu Tirkistan) ve halki mezk(r halifenin emir ve itaatine girme serefine
erismis, butlin ahali ve toprak Osmanli devletinin tebaasi ve topragina dahil edilmistir ki, bu iki cihanda onur ve seref bilinmesi
gereken bir istir (Sayramiy, 2019, s. 38).

44



Edeb Erkan

hane Sayramli, yerlestigi yere de “Sayram” adini vermistir (Sayramiy, 2019, ss. 600-602). Sayram,
gunimiuizde Kazakistan sinirlari icerisinde yer alan bir bolgedir.

Sekil 1
Molla Musa Bin Molla isa Sayrami, Tarih-i Emniyye, Kazan, Tabhane-i Medrese-i Ulum, 1322/1904

Mt INiex 1b6n Thaldi ‘f;a:/ Sele i
ﬁlm-é elnunl'77d Vi
sl 5}3

Sl s e o Yo o0 Mo
das
s Gozt Qe sie 5 asies 5 s ] NS Jb rsT
o )iy Gals aislh sy 5 30Ny Y)pa) e
Ly (o LYok Jllisy SEOY 6 ol i LS
*asily Sl Paot Yut sl o) aila) Lot o gy e
A 4l oy Jlels (Ll e p Oy Jeite G
il e (Gl SY0) sy Gy il

. JPs,-JU ul"“: “.-‘)]}-l:' 4
R ok & 4 Ranad
ol

”JE'-’)‘”YYI -)‘\'Z r)‘"‘u-""i'*'!l'

P
;5,“’«//7‘::»

Molla Musa Sayrami, Sayram halkini teskil eden “sah soyu”, “emir soyu” ve “hoca soyu” ile
ilgili su bilgiyi vermektedir:

Sah soyundan olanlar kendi soylarini Kiyan / Kayan padisahlari ve Tacik sahlarina dayandirir. Emir
soyundan olanlar kendilerini emir, bey ve vezir tabakasindan gorirler. Hoca soyundan olanlar ise
kendilerini Alevi, yani islam tarihindeki dérdiincii halife Hz. Aliile soydas bilir, “Biz Hz. Ali'nin soyundaniz”
diyerek iftihar ederler. Ben Molla Musa Sayrami de bu soydanim (Sayramiy, 2019, s. 603).

Molla Musa Sayrami, tarikatlarla da yakindan ilgilenmis, gozlemlerini anlatmistir. Sayrami’nin
Tarih-i Hamidi'de bahsettigi tarikatlardan birisi Kadirilik'tir.

Vang begim Kadiriye ve Naksibendiye tarikatina dahil olanlar olup her Pazartesi ve Persembe giini molla,
fazil, alim ve perhizkarlari cagirip hatmi ehzab (Kur'ani Kerim'i clizlere gore paylasarak hatmetmek)
Uslubuna gore ylice Kur'an't hatmederdi (Sayramiy 2019, s. 105).

45




Edeb Erkan

Yine birisi vardir ki o Hindistanli “Divane Ata" diye anilan bir zat idi. Bu kisi kalender sifatli,
padisah hasmetli, yasl bir adam idi, Kadiriye tarikatina has talime goére ibadet etmis, pek ¢ok riyazet
cekmis, fevkalade keramet sahibi bir kisi diye tarih edilirdi (Sayramiy, 2019, s. 577).

Abdulhalik isan adli bir kisi vardi. O, Molla Mirmuhammed Kadi Kelan'in kardesi idi. Bu zat
Kadiriye tarikati, Cestiye sliliku ve tarikati sahasinda kidemli ve hidayetkar pirlerden sayilirdi (Sayramiy,
2019, s. 578).

12. yuzyilda Abdulkadir Geylani tarafindan kurulan Kadirilik ya da Kadiriye tarikati Bagdat'in
Mogollar tarafindan isgali sonrasinda yayilmaya baslamis, islam diinyasinin hemen hemen her
tarafina ulagsmistir. Hama, Suriye, Afganistan, Hindistan, Irak, Balkanlar, Arnavutluk, Bati Afrika,
Kuzey Kafkasya, Orta Asya ve Dogu Turkistan. Pakistan. Endonezya ve Cin Kadiriligin yayildig
bolgeler arasindadir. Tarikatin bu denli genis cografyaya yayilmasinin sebebi olarak Bagdat'in isgal
edilmesi dolayisiyla cok genis olan Abdiilkadir Geylani ailesine mensup bireylerin islam diinyasinin
cesitli bolgelerine go¢ etmesi gosterilmektedir. Slireg igerisinde bu tarikat 46 kola ayrilmistir. Zikir,
gonul huzuru, comertlik, bol sadaka, zorluklara katlanma, ihvanin sikintilarina yardim etme tarikatin
esaslaridir (Azamat, 2001, ss. 131-135). Bazi arastirmacilara gore, Kadiriye tarikati Dogu Turkistan'a
19. ylizyilda, kimilerine goére ise 18. ylizyildan 6nce girmistir (Glrer, 2024, s. 2). 18. ve 19. ylizyila ait
Mendkib-1 Gavsiyye adiyla Cagatayca, Abdilkadir Geylani'nin menakibinin cevirisi yapilmistir (Cirak
& Glindogdu, 2024, ss. 130-134). Ancak kaynaklar Kadiriye tarikatinin Hindistan, yani giinimuzdeki
Pakistan'in Pencap ve Kesmir bolgelerine 15.-16. ylzyillarda yayildigini belirtmektedir. Buna gore,
s0z konusu tarikatin Dogu Tirkistan'a ulasmasi en gec 17. yiizyil olmalidir (Azamat, 2001, s. 132).

Sayrami'nin Kadiriye tarikatiyla birlikte bahsettigi Cestiye sllukuna gelince, bu aslinda
Muinuddin Hasan el-Cisti'ye nispet edilen Hindistan kokenli bir tarikattir. 12. ylzyilda kurulmus, Hint
yarimadasinda yayilmistir. Vahdet-i vicud anlayisi Gzerine kurulmus bu tarikatin adap ve erkanlari
arasinda cehri ve hafi zikir, murakabe, cile ve sema bulunmaktadir (Nizami, 1998, ss. 343-345).
Zarcone'a gore Cistiye 19. yuzyilda Afganistan ya da Hindistan’dan gelen Abdurrahman isimli biri
tarafindan teblig edilmistir (Zarcone, 2002, ss. 282-289).

Molla Musa Sayrami'nin kitabinda bahsettigi diger bir tarikat Naksibendiye'dir.

“Serafetli zat Ebulhasan Hazretim Naksibendiye mezhebi ve Hufye tarikatina ihlas eden, fevkalade
kerametli bir pir Ustat idi.” (Sayramiy, 2019, s. 667).

14. yuzyilda yasamis Bahaeddin Naksibend'e nisbet edilen Naksibendiye tarikati Kadiriye
tarikatindan sonra en yaygin ve etkili tarikatlardan birisidir. Hoca Ahmet Yesevi'nin mirsidi Yusuf
el-Hemedani, Abdulkhallk Gucdavani, Sa'deddin-i Kasgari'nin muridi Abdurahman Cami gibi
mutasavviflar tarafindan gelistirilip islam diinyasinin hemen hemen biitiin bélgelerine yayilan
bu tarikat Ferganali Mahdum-i A'zam (Hacegi Ahmed el-Kasani) tarafindan 16. ylizyilda Dogu
Tirkistan'a sokulmus, oglu Hoca ishak Veli, Hoca Kalsan (Muhammed Emin), torunu Hidayetullah
Hace Afak (Afak Hoca) ve onun soyundan gelenler tarafindan yayginlastiriimistir, Dogu Tirkistan
siyasi tarihinde 6énemli etki birakmistir (Tosun, 2001, ss. 531-532; Algar, 2006, s. 337; Saray, 2015,
ss. 115-136). Naksibendiye tarikatinin etkileri Dogu Tirkistan'da giinimiizde de devam etmektedir
(Zarcone, 2002, ss. 282-289).

Sayrami'nin Naksibendiye ile birlikte bahsettigi “Hufye tarikati"na gelince, bu tarikat
Naksibendiye'nin bir kolu olarak kabul edilmektedir (Zarcone, 2002, ss. 282-289). Bu kol Cinli
Muslimanlar tarafindan hu fu ye 52 X Ep olarak da bilinmektedir. Cinli Mslimanlar arasinda 17. ylizyilin
sonu ve 18. yuzyilin basinda kuruldugu kaydedilmektedir. Hufye, Arapg¢a "Khufiyah" s6zcliiglinden
turetilmis ve “gizli olanlar” ya da “sessiz olanlar” anlamina gelmektedir. Cincede hu fu ye & X BB olarak
adlandirilan bu tarikatta zikirlerin sessizce yapiimasi esastir. Kurucusu 1681-1766 vyillari arasinda
yasayan Cinli Misliman mutasavvif Ma Lai-chi yani Maliki'dir (Din S6zlGgu, 2009, s. 603).

Sayrami'nin kitabinda Kubreviye ile ilgili ilging tespitler bulunmaktadir. Sayrami erkek kadin
karisik diizenlenen bir cay toplantisindan soyle bahseder:

Onlar bdyle glnlerde, bir blyuk evde toplanir, blyuk tencerede cay kaynatir, lizerine
kaymak koyup karistirir, sonra toplantida bulunan bir muhterem c¢ayi ulestirmeyi teklif eder, bu

46




Edeb Erkan

muhterem Kkisi gusul abdesti alir, sonra eline bir kepcge alir, toplanti ehline "muibarek kok ¢ay!”
diyerek az az paylastirir. Bu mibarek ¢ayi kabul eden erkek ya da kadin sanki namazda rikdya
gitmis gibi, basini yere kadar egerek tazimle cayi alip icer. Bu sirada calgicilar calip soylerler.
Birbirine yabanci olan erkek ve kadinlar karisik halde sema ederler. Onlar miizige uyarak ylksek
sesle "Allah Allah” diye cagdirirlar. Dans ve semalarin, kdk cayin keyfiyle kendilerinden gecer,
bayilip duserek agizlarindan kopukler g¢ikar, bu halden zevk alirlar. Onlar "huzurum” adli bir
makam icat etmisler, bu makami bu tlir cay toplantilarinda, bazen siradan eglence toplantilarinda
da icra ederler. Onlar bu etkinligi "Kubreviye tarikatinin stluku” diye 6zenle gercgeklestirirler
(Sayramiy, 2019, ss. 238-239).

Molla Musa Sayrami'ye gore bu tayfalar sadece Usturfanlilar arasinda degil, yedi sehrin
hepsinde bulunmaktadir. Ama onlar kendi tarikatinin aslini bilmezler. Onlara gore Seyh Necmeddin
Klibra da nagme ile dans eden bir zattir. Onlar “Bu etkinliklerimiz ile Kiibreviye tarikatini canlandirdik”
derler (Sayramiy, 2019, s. 243).

Sayrami, Necmeddin Kiibra'nin Kibreviye tarikatinin kurucusu ve piri oldugunu, ilm-i kal
ve ilm-i halde kemale ermis oldugunu, bu zatin asla seriata aykiri bir is yapmayacagini ozellikle
vurgulamaktadir (Sayramiy, 2019, ss. 243-244). Ancak Necmeddin Kibra (1145-1221) her ne kadar
stiluk hayatinin baslangicinda semaya muhalif ise de ismail el-Kasri ile tanismasindan sonra semayi
benimsemis, adeta semanin siddetli savunucusu haline gelmistir (Algar, 2006, s. 499; Gokbulut,
2009, s. 229). O, sema hakkinda miridine soyle tavsiyede bulunmustur:

“Sema’l tekelliifle yapma ve herhangi bir seyi zorlama. EJer vecd hali olursa, hicbir sey olmamis
gibi oturma. Allah’la olan vaktinin farkinda ol. Sana varid gelirse, eger pir orada mevcutsa, miimkin
oldugunca onu koru. Eger varid ¢ok glicllyse ve seni harekete geciriyorsa, zorla yerinde oturma. Eger
etkisi gecmisse, tekelllifle hareket etmeye devam etme. Clnku her zelle sebebiyle "vakt” kacar ve onu
tekrar geri getiremezsin. Hareket ederken, herhangi bir kisiden yardim isteme. Eger birisi sana yardim
etmek isterse, onun arzusuna uy (Gokbulut, 2009, s. 230).

Sayrami'nin tasvir ettigi cay toplantisindaki sema unsurunu Necmeddin Kibra'nin sema
hakkindakianlayis ve tavriylaizah etmek mimkin ise de kadin ve erkek karisik olarak sema yapiimasini
seriat hassasiyeti ile bilinen Kubrevilik agisindan agiklamak zordur. Bu durumun kokeni Hoca Ahmet
Yesevi'nin seriata aykiri kabul edilen kadin erkek karisik olarak gerceklestirdigi zikirlerde (KéprilQ,
1976, s. 33; Gokbulut, 2024, s. 221) ya da Alevi inang sistemine bagli cemlerdeki kadin erkek karisik
yapilan semahlarda aranmalidir.

“"Mubarek kok cay"a gelince, cayin muhterem biri tarafindan toplanti ehline paylastiriimasi, cayi kabul
eden erkek ya da kadinin basini yere kadar egerek tazimle alip icmesi cem térenlerinde icilen sakka suyu
/ dem / bade / doluyu hatirlatmaktadir. Calgilarin ¢alinip makamlarin sdylenmesi de cem toérenlerindeki
ilahileri animsatmaktadir.

“Mubarek kok cay”in ne oldugu hakkinda Sayrami sunlari kaydetmektedir Andican taraftan
hocamlar gelse, Ak Daglilarin cihani aydinlatan glnesi dogar, sevince bogulurlar, Kara Dagllar ise
Becin / Pekin'deki hocamlara hediye gondermekten yorulmaz, Becin'deki hocalardan gelen kok caya
"mibarek cay” derlerdi (Sayramiy, 2019, s. 134).

"Pekin'deki hocamlar"a gelince, Hoca Burhaneddin ile Hoca Cihan 1757 yilinda Mangu-Qing
isgaline karsl ayaklandigi vakit, kendi soyundan olan Turdi Hoca ve Huseyin Hoca bu ayaklanmaya
katilmamis, aksine Zhao Hui komutasindaki isgal kuvvetlerine yardim etmislerdir (Muhemmet, 2014,
s. 313; Zhao, 1996, s. 51; inayet, 2023, s. 306). Qianlong Han bu yardim ve hizmetinden dolayi onlari
Pekin'e davet etmis, onlara blytk ikramlarda bulunmus ve mal milk bagdislamistir (Millward, 1994, ss.
431-434; Zhao, 1996, s. 52; Ji, 1986, s. 3). Bunlardan Turdi Hoca Hidayetullah (Apak Hoca) soyundan
Eli / AliHoca'nin oglu olup iparhan’in da agabeyidir (Rozi, 1986, s. 60). Turdi Hoca 1759 yilinda Pekin'e
gitmis ve sarayda vezir dlizeyinde bir mevki ile taltif edilmistir (Rozi, 1986, s. 60), Bazi arastirmacilara
gore, Hiseyin Hoca, Turdi, Mahmut ve Eli Emet Hocalar 1760 yilinda Qianlong Han'in fermaniyla
iparhan‘a refakat ederek Pekin’e gitmistir (Zhao, 1996, ss. 50-51). Turdi Hoca 1778 yilinda Pekin'de
vefat etmis, naasl Kasgar'a gotiriilerek Apak Hoca mezarligina defnedilmistir (Rozi, 1986, ss. 60-61;
inayet, 2023, 5.307).

47




Edeb Erkan

Molla Musa Sayrami, Mahmudin Hakim Hoca'nin bu tayfanin seraite aykiri bidat islerini
duzeltmek igin onlari kamgilatmis ise de bunlarin diizelmediklerini aksine yonetime husumet besleyip
isyan ettiklerini belirtmektedir (Sayramiy, 2019, s. 240).

Molla Musa Sayrami, Usturfan'da “ishakiye” ve “Ni'metiye” gibi firkalarin da mezkar
tayfadakilerle ayni oldugunu ifade etmektedir (Sayramiy, 2019, s. 241).

Sayrami'nin Tarih-i Hamidi'de bahsettigi tarikatlardan birisi de ishakiye'dir.

Su anki Usturfanlilar serafetli islam seri‘atine itaat eden Mislimanlar olmalarina ragmen kendi i¢lerinde
yine tuhaf tuhaf inanclari da vardir. Bunlarin bazilari kendilerini "Kibreviye", "Ishakiye”, "Ni'imetiye”,
"Rubudiye” ve “"Devaniye" gibi tarikatlarin muhlisleri sayarlar (Sayramiy, 2019, s. 237).

ishakiye, Naksibendi piri Mahddm-1 Azam'in ogullarindan Hoca ishak Veli'nin kurdugu bir
dini firkadir (Kumru, 2017, ss. 1252-1253). Dogu Tirkistan'da Karataglik < Kara takilik “Kara takkeli”
< Kara taki "Kara takke" diye adlandirilan (Se'dullazade, 2002, s. 85) bir grubun mensubu oldugu
bir Naksibendi koludur. isan Kalan'in kurdugu Aktaglik < Ak takilik "Ak takkeli” < Ak taki “ak takke"
firkasinin sessiz zikir anlayisinin aksine, Karataglk firkasi sesli zikri savunmaktadir. Ayrica tlrbe
ziyaretlerine 6zellikle 6nem vermektedir. Atus'taki Satuk Bugra Han Turbesi, Yarkend'deki Altunluk
Mezarhgi ve Yedi Muhammed tiirbesi 6nemli ziyaret makamlaridir (Sarag, 2021, s. 115).

Sayrami'nin kitabinda bahsettigi “Ni'metiye”, “Rubudiye” ve "Devaniye"” gibi tarikatlarla ilgili
fazla bilgi bulunmamaktadir. Bunlar Hindistan Muslimanlari arasinda bilinen tarikat ya da tarikat
kollari olabilir. Bunlardan Ni'imetiye Sah Ni'metullah-1 Veli Muhammed b. Abdillah el-Hlseyni el-
Kirmani (6. 834/1431) tarafindan kurulan Ni‘metullahiye tarikati olsa gerektir. ismail b. Ca'fer es-
Sadik soyundan bir seyyid olan Sah Ni'metullah, Tirkistan'da 10 yil kadar kalmistir. Ni'metullahiye,
Ni'metullah-1 Veli'nin oglu Sah Halilullah-1 Kirmani ve torunu Seyyid Nurullah'in faaliyetleriyle daha
cok Hint alt kitasinda yayilmistir. Safeviler déneminde tamamen Siilesmistir (Kilig, 2007, ss. 133-134).
Devaniye ise Zarcone'un bahsettigi Hindistan kaynakli “Deubandi” tarikati olsa gerektir. Bu tarikat
mensuplari Vehhabilige karsidirlar, geleneklere yakin ve tasavvufu savunmaktadirlar (Zarcone,
2002, ss. 282-289). Rubudiye hakkinda kaynaklarda fazla bilgi bulunmamaktadir. Bunlarla ilgili kesin
bir sey sdylemek icin arastirmalarin derinlestiriimesi gerekir.

Molla Musa Sayrami, Usturfanlilar hakkinda bilgi verirken, onlarin bazilarinin seyit hocalara
“blyudklerin blyldgu Allah hocam” diye inandiklarini, "Allah'tan sonra hocalardir” diyerek Allah ile
hocalar arasinda baska makam tanimadiklarini ifade etmektedir (Sayramiy, 2019, s. 237). Aslinda bu
durum Usturfanlilarla sinirli olmayip Dogu Tirkistan'da genel bir durumdur. Dogu Turkistanlilar, Hz.
Peygamber ve Hz. Ali soyundan gelenlere buylk saygi ve baglilik géstermistir.

Hoca Yusuf Hocam, Hoca Hidayetullah / Hoca Afak (Sayramiy, 2019, s. 119), Hoca ishak
Veliyullah, Hoca Suayip, Hoca Danyal Hocam (Sayramiy, 2019, s. 120), Hoca Abdullah Hocam, Hoca
Yakup Hocam / Hoca Cahan, Hoca Hamus Hocam, Hoca Ubeydullah Hocam (Sayramiy, 2019, s.
123), Hoca Burhaneddin (Sayramiy, 2019, s. 129), Hoca Cahangir Térem (Sayramiy, 2019, s. 134)
Naksibendi piri Mahdum A'zam’in soyundan gelen seyitlerdir. Seyit, evliya, veliyullah, Hoca, seyh
ve tore gibi unvanlarla anilan bu zatlar Dogu Turkistanhlar tarafindan el tstiinde tutulmustur. Seyit
ve hocalara olan bu saygi ve baglilik dolayisiyla déneminde bircok sahte seyitler tiiremistir. Sayrami
kitabinda bununla ilgili sdyle bir 6rnek vermistir:

Sayrami'ye gore, Irak tarafindan Seyh Muhemmed ve Seyh Ahmed adl iki kisi seyahat igin
Bedehsan'a gelmistir. Bu kisiler Atalik Gazi Yakup Bey'e mektup yazarak kendileri hakkinda bilgi verip
buraya neden geldiklerini anlatip yapacaklarini da siralamislardir. Mektupta, kendilerinin Mekke sehri
belediye bagkaninin temiz soyu seyitlerinden olduklarini, Hz. Peygamber’in tirbesinden gelenisaretle
buralara geldiklerini, alem-i gaipten aldiklari bir bilgiye gore Yakup Bey basta olmak Uzere bitin
ekabir esrafin ve memleketin basina gokten bir ilahi kazanin inmekte oldugu, bunu onlemek igin tim
yurt halkinin evliya ve hazretlerin ruhlarina siginmalari, tovbe istigfar etmeleri, adak adamalari, sadaka
vermeleri ve dua ederek yakarmalari gerektigini yazmaktadir. Atalik Gazi Yakup Bey bu mektubu
alir almaz mektupta buyrulanlarin hepsini yerine getirmektedir. Bunu duyan Seyh Muhemmed ve
Seyh Ahmed Yarkend'e bizzat gelirler, Seyh Muhemmed kendisini “Mehdi Ahir zaman benim"” diye

48




Edeb Erkan

tanitir. Seyh Ahmed ise Mehdi ahir zaman Seyh Muhemmed'in veziri oldugunu soyler. Yarkend kadisi
Ziyauddin Damollam bunlarin dedikleri ve yaptiklarinin yanlis oldugunu soyleyip nasihat etmisse de
fayda etmemistir. Hatta bu iki seyh, Allah’in Atalik Gazi Yakup Bey'in viicuduna girdigini, Yakup Bey'in
yerylzUinun Allah't oldugunu ileri surerler. Bunun lzerine ulemalar, bu yalanci sahte seyhleri 6ltime
mahk(m etmistir (Sayramiy, 2019, ss. 411-414).

Sayrami, bu seyit ve hocalar hakkinda sdyle bir degerlendirmede bulunmustur. Atalarindan
bu yana seccadeden kalkmadan sadece ibadetle yasayan o hocamlar gercekten “yurt idaresi” ve
"siyaset” nedir haberi bile olmayan kisiler idi (Sayramiy, 2019, s. 135).

Dogu Tirkistanlilar mezk(r seyit ve hocalara, ayrica islam biyiikleri ve tasavvuf ehline,
sadece hayattayken degil, vefatindan sonra da buyUk saygl ve bagliik gdstermislerdir. Dogu
Tlrkistan'da bulunan tlrbeler bu gergedi yansitmaktadir. Sayrami kitabinda bu tlirbelerden bazilarini
kaydetmistir. Sayrami'ye gore Kasgar yoresinde Afak Hoca Turbesi, Sultan Satuk Bugrahan Gazi
Tirbesi, Seyyid Celaleddin Bagdadi Turbesi, Kutbullah Hocam Tirbesi, Hasan Fazlullah Hocam
Tlrbesi, Orda Padisah / Kizil Arslan Han Tlrbesi (Sayramiy, 2019, ss. 652-653); Yarkend ydresinde
Hoca Muhammed Serif Pir Buzrukvar Fayizul Envar Turbesi, Haft Muhemmedan / Yedi Muhammed,
Altun Mezar (Hanlik Mezar), Hoca Suayip Hocam Tirbesi, Hoca Sadi Hocam Tirbesi, Danyal Hocam
Tlrbesi (Sayramiy, 2019, s. 654); Hoten Yéresinde imam Caferi Sadik Tirbesi, imam Caferi Teyran
Tirbesi, imam Zebiyhullah Tarbesi, imam Kasim Tirbesi, imam Hasim Tirbesi (Sayramiy, 2019, s.
656); Aksu yoresinde Mevlana Celaleddin Kitikiy Tiirbesi, imam Battal Gazi (< imam Abdurrahman
Alevi) Tirbesi, Sultan Mahmud Gaznevi Tirbesi, Seyh Clineydi Bagdadi Tirbesi, Serseketi (< Sirri-yi
Sekati) Turbesi, Sultan Kirmis Seyyidil Muslimiyn Tirbesi (Sayramiy, 2019, ss. 663-664); Usturfan
yoresinde imamlarim Tirbesi, imam Muhammed Gazali Tirbesi, imam Ahmed Gazali Tirbesi,
Savutki Tlrbesi (Sayramiy, 2019, s. 671); Kuca Yoresinde Mevlana Ersiddin Veliyullah Tirbesi, Seyh
Nizameddin Dehlevi Tiirbesi, Nebire / Nevre Hocam Tlirbesi (Bahauddin Naksibendi'nin torunlarindan
biri), Baba Kamber Veliyullah Tirbesi, ibrahim Edhem Tirbesi (Sayramiy, 2019, ss. 673-674); Kona
Turfan yéresinde Ashabu'l- Kehf Magarasi, Sultan Alp Ata (< Ebulfettah / Kutluk Kara Han) Tirbesi,
Hoca Sehid Hocam Tirbesi (Sayramiy 2019, s. 675; Sayramiy, 2019, ss. 718-719) bulunmaktadir.
Bunlardan imam Caferi Sadik Tiirbesi, imam Caferi Teyran Tiirbesi, imam Zebiyhullah Tiirbesi, imam
Kasim Tirbesi, imam Hasim Tiirbesi, Mevlana Celaleddin Kitikiy TUrbesi, imam Battal Gazi (< imam
Abdurrahman Alevi) Tirbesi, Sultan Mahmud Gaznevi Tirbesi, Seyh Clneydi Bagdadi Turbesi,
Serseketi (<Seri es-Sakati) Tirbesi, imam Muhammed Gazali Tiirbesi, imam Ahmed Gazali Tiirbesi,
Baba Kamber Veliyullah Tiirbesi, ibrahim Edhem Tiirbesi Dogu Tiirkistan'da degildir, bunlar ancak
anilan zatlarin manevi makamlari sayilir (Sénmez, 2025, s. 73). Burada bahsi gecen tiirbelerin blyik
bir kismi kiymetli meslektasim Prof. Dr. Rahile Davut'un saha arastirmalarinda tespit ettigi 86 mezar/
tlrbenin arasinda bulunmaktadir. Ancak bazi tirbeler, 6rnedin, Seyit Battal Gazi Turbesi, imam
Ahmed Gazali Tirbesi, Seyh Ciineyd Bagdadi Tiirbesi, Baba Kamber Veliyullah Tiirbesi, ibrahim
Edhem Tirbesi, Serseketi (<Serf es-Sakati Tlirbesi) Davut'un listesinde yoktur (Davut, 2001, ss. 1-4).

Bunlardan Turfan'daki Ashab-1 Kehf magarasi hakkinda, Sayrami uzun uzun agiklama yapmistir.
Uygur Muslimanlari Ashab-1 Kehf magarasinin Turfan'daki Tuyuk koytinde olduguna inanmaktadirlar.
Tuyuk Turfan sehir merkezine 70 km. mesafede bulunan kiiciik bir kdydiir. Sayrami Seyh Said ibn Seyh
Muhammed ibn Seyh Abdulvahid ibn Seyh Eli Eseli Sami Terablisi'nin s6z konusu magara hakkinda
bir risale yazdigini, onun magaraya iki defa gittigini, goézlem ve ilgili delillere dayanarak s6z konusu
magara hakkinda "Ashab-1 Kehf Turfan'da degil, Rum ulkesinin Tarsus denen sehrindedir” hikmine
vardigini belirtmektedir (Sayramiy, 2019, ss. 683-684). Anilan Seyh risalesinde Tuyuk'taki Ashab-i
Kehf magdarasinin gergek olmadigini ispat igin Kur'an ayetleri, hadis, rivayet, kissa ve tarih kitaplari
olmak uzere ¢esitli kaynaklardan 10 delil sunmustur. Sayrami'ye gore Tuyuk'taki Ashab-1 Kehf magarasi
17. ylzyildan dnce Ashab-i1 Kehf olarak bilinmemektedir. Bu magara asilinda bir Budist tapinagi olup
Tugluk TemUr Han soyundan Sultan Said Babahan Bahadir Turfan ve Kumul'a padisah olduktan sonra
halkin yogun olarak ziyaret ettigi bu magaraya ve ¢evresindeki camiye seyh ve hizmetgi tayin etmis ve
mal mulk ve arazi vakfetmistir. Sayrami, Sultan Said Babahan Bahadir'in asagidaki fermanini vermistir:

Ali Nisanh Yarlk
Ebulfeth Sultan Said Babahan Bahadir'din

49




Edeb Erkan

Saltanatimizin nur yagmurlari, dini adaletimizin talih isaretleri, zamanimizin sahipleri, cihan
sultanlarindan talim alan buyuklerimiz, devletimizin esenligi i¢in halis ¢alisan hizmetciler, secaatperver,
sahavet sever geng kardesler, dolun ay gibi glizel, glines gibi sicak ve istikballi evlatlar, muhterem
oncller, acik zihinli, dogru fikirli emir ve beyler, seri'at sever hocalar, keramet sahibi aksakal ve ekabirler,
bitlin vatandas ve avama acik belli olsun ki, Hoca Eyyub Molla Kamus Habib oglu Kiicik Molla Melik ve
bu haneden kisiyi Hazreti Sultan Ashab-1 Kehf (Allah onlarin sirlarini kutsasin)in hizmetlerinde olduklari
icin sahane inayet ve sahane taltif ile birisini ¢iragci, digerini temizlikci, Ucuncl birisini bekgi olarak
Tarhan (vergiden muaf tabaka) tayin ettik. Herkes onlarin oglanlarindan oglanlarina kadar ve kizlarindan
kizlarina kadar hepsini Tarhan bilsin. Onlara hicbir cihetten zorluk ve sikinti getirilmesin. Herkes onlarin
hayatlarini huzur ve rahat icinde yasamalarina yol versin. isbu ali nisanli tarhannameyi gérdiikten sonra,
Turfan vilayetinin yoneticisi Darugsi basta olmak tzere idareciler, ayrica Yanghiy, Tuyuk gibi bolgelerin
dua sahibi hocalarindan alttaki is¢i ve hizmetcilere kadar herkesin yukarida anilanlarin hi¢birine higbir
yonden karismamalari, ziyan zahmet verecek isleri yapmamalari gerektir. Onlar bundan gayri vergi ve
angaryaya tabi edilmesinler. Fitir, ylruk at ve kurbanlik hayvanlari 6demesinler. Kim ki, bu fermani yerine
getirmez ise, Hak Stinhanu ve Teéla'nin rahmeti ve Muhammed Resulillah Sellalahi aleyhi vesselemin
sefaati ve meleklerin madgfiretinden mahrum olup, Hazreti Ashab-1 Kehf'in lanetine ugrasinlar. Hatta tim
ins ve cinlerin de lanet ve nefretine maruz kalsinlar. Kiyamet guini zalimlerin yaninda kalkip ebedi azaba
ugrasinlar! diye,

Bu ali nisanli ferman Turfan sultan sarayinda Miladi 1657 yilinin Ekim ayinda yazilmistir
(Sayramiy, 2019, ss. 680-681).

Ondan sonra bu ziyaret yeri Ashab-1 Kehf olarak tUnlenmistir. Sayrami'nin aktardigina gore
Hoca Hidayetullah Afak Hoca Turfan'a geldiginde, insanlarin bu magarayi ihlasla tavaf ettigini
gormus, ilk basta yasak etmis, ancak daha sonra murakabede otururken kesif ve ilhamla s6z konusu
magaranin rivayetlerde anlatilan magara oldugunu teyit etmis ve halkin bu magarayi ziyaret etmesine
miisaade etmistir (Sayramiy, 2019, s. 679). Bu olaydan sonra, Ashab-1 Kehf magarasi daha popler
olmustur. Uygur Muaslimanlarinin din buyUklerine ait tirbelere olan derin saygi ve bagliligi dolayisiyla
bazi cevrelerin s6z konusu Budist magarasini islamlastirarak bundan cikar elde etmeye calistiklarini
sOylemek mumkindir. Bu magara Dogu Turkistan'in her yerinden, hatta Fergana, Turkistan ve
Hindistan'dan gelen Mdislimanlarin ziyaret ettigi kutsal bir yerdir. Ziyarete gelen Muslimanlar
sadaka ve adaklar getirmektedirler. Magaraya bakan kisiler de ziyaretcilere rehberlik ve cgesitli
hizmetlerinden dolayi onlardan ucret almaktadir. Dolayisiyla bazi dini gevreler "Tuyuk'taki magarayi
bir kez tavaf etmek yari hacla esdegerdir” (Sayramiy, 2019, s. 707) diyerek s6z konusu Ashab-1 Kehf
magarasini daha da kutsallastirmisg, takva sahibi Mislimanlarin ilgi odagi haline getirmislerdir. Sunun
da belirtilmesi gerekir ki Tuyuk'taki s6z konusu magaranin Ashab-1 Kehf magarasi oldugu hakkindaki
inancin olusmasinda, 9. yuzyilda Turfan bolgesine ulasan Nesturiligin halk arasinda yaydiklari
rivayetlerin de etkisi olabilir.

Sonug

Dogu Turkistan'da 14. yuzyildan itibaren gorilmeye baslayan dort ana tarikat vardir ki bunlar
Yeseviye, Kadiriye, Kubreviye ve Naksibendiye'dir. Zamanla bu tarikatlar kollara ayriimis, bununla
birlikte yenileride ortaya ¢ikmistir. Molla Musa Sayrami'nin “Tarih-i Hamidi" adli kitabina gére Ni'metiye,
Rubudiye, Devaniye, Cestiye ve Hufye gibi tarikat ve faaliyetleri s6z konusudur. Bu tarikatlarla beraber
Dogu Turkistan'a gelen pir ve seyhler Uygur Maslimanlari tarafindan bas taci edilmis, hatta devletin
makam ve idaresi kendilerine teslim edilmistir. Ozellikle soyu Hz. Peygamber efendimize ve Hz.
Ali'ye dayanan seyit ve hocalarin toplumda sahip oldugu itibar ve etkinlik beraberinde sahte seyit ve
hocalarin tiremelerine de yol agmistir. Dogu Turkistan Turkleri tarikat pirleri, seyit, hoca, mutasavvif
ve islam &nderlerine hayatlarinda oldugu gibi, vefatindan sonra da saygi ve bagliligini géstermeye
calismis, her birine ayri tlirbe yaptirarak bunlari sosyal yasamin dnemli pargasi haline getirmislerdir.
Molla Musa Sayrami kitabindan bunlardan 35 tlirbeyi kaydetmistir. Bunlarin arasinda Sii imamlarinin,
imam Gazali, Seyh Ciineyd Bagdadi gibi mutasavviflarin tiirbelerinin olmasi ilgingtir. Bu durum Uygur
Tirklerinin tim islam biyiiklerine olan kosulsuz saygi ve sevgisini géstermesi bakimindan énemlidir.

50




Edeb Erkan

Kaynaklar / References

Algar, H. (2006). “Naksibendiyye". Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 32, ss. 335-342.

Algar, H. (2006)."Necmeddin-i Kiibra". Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 32, ss. 498-
500.

Azamat, N. (2001). “Kadiriyye". Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 24, ss. 131-136.

Buyar, C. (2006). Tarih-i Emniye'nin transkripsiyonu ve dederlendiriimesi. (Tez No: 576164)
[Kirgizistan-Tiirkiye Manas Universitesi Yayinlanmamis Yiiksek Lisans Tezi]. YOK Tez
Merkezi.

Cirak, M. R., & Glndogdu, A. (2024). “Muhammed Sadik Sihabi Sa'di Kadiri'nin Menakib-1 Gavsiyye
isimli eserinin Cagatayca cevirisi lizerine bir degerlendirme”. Edeb Erkan, (6), 129-141. https://
doi.org/10.59402/EE006202407

Davut, R. (2001a). Uygur Mazarliri. Sincang Helk Nesriyati.

Davut, R. (2001b).4 &R i&mF.3LLHFZR / Uygur Mezar Kiiltiri Uzerine Bir Arastirma. #38 K% it
/ Sincang Universitesi Nesriyati.

Gokbulut, S. (2009). Necmeddin Kiibré Ve Kiibrevilik. (Tez No: 236071) [Dokuz Eyliil Universitesi
Yayimlanmis Doktora tezi]. Yok Tez Merkezi.

Gokbulut, S. (2024). "Orta Asya'da Yeseviyye-Kiibreviyye iliskileri". Sirnak Universitesi llahiyat
Fakdiltesi Dergisi, 34, ss. 214-232. https//doi.org/10.35415/sirnakifd.1413174

Gokkut, G. (2011). Musa Sayrami'nin Tarih-i Eminiye adli eseri ve tarihi kaynak olarak degerlendirilmesi.
(Tez No: 279817) [Ege Universitesi Yayinlanmis Yiiksek Lisans Tezi]. YOK Tez Merkezi.

Glrer, B. (2024). "Turkistan'da Kadiriye izleri Muhammed Siddik Risdi'nin Menakib-1 Hazret-i
GavsU'l-A'zam adli risalesi”. Edeb Erkan, (6), ss. 1-18. https//doi.org/10.59402/EE006202401

inayet, A. (2023). "Uygur Tarihindeki Meshur Kadin Kahraman iparhan / Dilsad Hatun Uzerine Bir
Degerlendirme”. Tirk Tarihinde Iz Birakan Kadinlar. Editorler Okan Yesilot & Bihter Glrisik
Koksal. Vakifbank Kultir Yayinlari, ss. 303-316.

Abdukadir. Sincang ictimaiy Penler Tetkikati Jurnili, 1-2-San. ["Kasgar'daki ‘iparhan Mezar!’
Hakkindaki Yanhs Duslincelere Yonelik Dizeltme”. Tercime eden Abdukadir, Sincang Sosyal
Bilimler Arastirmalari Dergisi, Sayi 1-2].

Kilig, Mahmud E. (2007).“Ni'metullah-i Veli". Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 33, ss.
133-135.

Kopriili, Mehmet F. (1976). Tiirk Edebiyatinda ilk Mutasavviflar. 3. Baski. Diyanet isleri Baskanhgi
Yayinlari.

Kumru, C. (2017). “Tezkire-i Hacegan'a Gére Dogu Tirkistan'da Hocalar Donemi". Ulakbilge, Cilt 5,
Say1 14. ss. 1247-1267. https //doi.org/10.7816/ulakbilge-05-14-03

Millward, James A. (1994). “A Uyghur Muslim in Qianlong's Court The Meanings of the Fragrant
Concubine”, The Journal of Asian Studies, Volume 53, Issue 2, pp. 427-458. https//doi.
0rg/10.2307/2059841

Muhemmet, A. (2004). “Iparhanning Hayatiga Ait Yengi Melumatlar”. Tarih Sehniside (1-tom). Milletler
Nesriyati. [I[parhan’in Hayatina Dair Yeni Bilgiler. Tarih Sahnesinde (1. Cilt), Milletler Nesriyati].

Nizami, Khaliq A. (1998). “Cistiyye". Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 8, ss. 343-346.

Polat, A. (2002). Musa Sayrami, Tarih-i Hamidi, inceleme-metin-dizin. (Tez No: 122278) [Ankara
Universitesi Yayinlanmis Doktora Tezi]. YOK Tez Kurumu.

Rozi, O. (1986). “ ‘iparhan’ ve Ucturpan Kozgilingi". Sincang Ictimaiy Penler Tetkikat Jurnili, 1-2-san.
["“Iparhan’ ve Ucturfan Ayaklanmasi”. Sincang Sosyal Bilimler Arastirmalari Dergisi, Say1. 1-2].

51



https://doi.org/10.59402/EE006202407
https://doi.org/10.59402/EE006202407
https://doi.org/10.35415/sirnakifd.1413174
https://doi.org/10.59402/EE006202401
https://doi.org/10.7816/ulakbilge-05-14-03
https://doi.org/10.2307/2059841
https://doi.org/10.2307/2059841

Edeb Erkan

Sairami, M. (2023). The tarikh-i hamidi: a late-Qing Uyghur history. translated by Eric Schluessel.
Columbia University Press.

Sarag, 0. (2021). “Babarahim Mesreb'in Piri Hidayetullah Afak Hoca". Kiiltiirk Tiirk Dili ve Edebiyati
Arastirmalari Dergisi, Say! 4, ss. 109-129.

Saray, M. (2015). Dogu Tiirkistan Ttirkleri Tarihi. Aygan Yayincilik.
Sayrami, Molla Musa. (1989). Tarih-i Emniye. Sincang Helk Nesriyati.

Sayramiy, Musa. (2019). Tarih-i Hamidiy. Tercime kil§uci Abdureop Polat Teklimakaniy. Telimakan
Uygur Nesriyati.

Se'dullahzade, Z. & Gappar, P. (2002). Ottura Asiyadiki Islam Mezhepliri. Sincang Helk Nesriyati.
Sénmez, Tugba G. (2025). Uygur Tiirkleri Arasinda imam Cafer-i Sadik. Gazi Kitabevi.
Tosun, N. (2001). “Kasani, Ahmed". Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, Cilt 24, ss. 531-532.

Zarcone, T. (2002). “XX. Ylzyil Dodu Turkistan'da SGfi Silsileleri Ve Evliya Sevgisi”. Ttrkler, Cilt 20,
ss. 282-289

Zhao X. (1996). “iparhan Togrisidiki Tetkikat". Tercime kilguci Muhemmetcan MOmin. Sincang
Ictimaiy Penler Tetkikati Jurnili, 3-san. ["lparhan Hakkindaki Arastirmalar”. Terciime eden
Muhemmetcan Mémin. Sincang Sosyal Bilimler Arastirmalari Dergisi, Sayi 3].

52



