
251

This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/).

© 2025 The Author(s). Published by Ahmet Taşğın.

Edeb Erkan

Journal homepage: edeberkan.com

ISSN: 2980-1567 eISSN: 2980-1095

Research Article

Edeb Erkan
2025, No. 8, 251-284

https://doi.org/10.59402/EE008202513

Özet

Orta Asya’da Farsça olarak kaleme alınan eserlerden biri Tezkire-i Meşayih-i Üveysîyye’dir. Bu eserin müellifi Ahmed b. 
Sa’deddîn el-Özgeni Nemengani’dir. Üveysî sufilerine hasredilen bu eserde tarikat şeyhlerinin kısa hayat hikâyeleri efsanevi 
ve menkıbevi rivayetlerle ele alınır. Dönemin mübalağalı anlatımının yer aldığı eserin dili ise oldukça sadedir. Eserin yazım 
stilinden 17. asırda kaleme alındığı anlaşılır. Her bir tarikat büyüğünün evvela ismi, ardından lakabı ve kısa hayat hikâyesinin yer 
aldığı bölümlerde mezkûr kişilerin keramet ve ululuğundan bahsedilir. Bu büyüklerin hayatına dair kesitler sunulur. Üveysîlikle 
alakalı olarak yazılan eserler içinde önemli bir yere sahip olan bu kitapta yirmi yedi şeyhin yolculuğundan bahsedilir. Eserden 
tarikat büyüklerinin seyri sülüklerini tamamlamak için hacca gitmeye mecbur oldukları anlaşılır. Keşf denilen aydınlanmanın 
ancak bu topraklarda yaşandığından bahsedilir. Eserde şeyhlerin bu yolculuk esansında gösterdikleri kerametler ele alınır. 
Üveysî şeyhlerinin isimlerinin tarih sırasına göre zikredildiği bu eserde geniş bir hac coğrafyası karşımıza çıkar. Biz bu makale 
ile bu coğrafyaya göz atacak, Üveysîlerin hac güzergâhlarını öğrenecek, yollardaki uğrak noktalarını tespit edecek, tarikatın 
hacca dair orijinal görüş ve katkılarını inceleyeceğiz.

The phenomenon of Hajj among the Uwaysis in the context of the Tezkire-i Buğra Hanî

Abstract

One of the works written in Persian in Central Asia is Tezkire-i Meşayih-i Üveysîyye. The author of this 
work is Ahmed b. Sa’deddîn el-Özgeni Nemengani. Dedicated to the Üveysî Sufis, this work presents 
short biographies of the sheikhs of the order, accompanied by legendary and anecdotal accounts. The 
language of the work, which features exaggerated narratives typical of the period, is quite simple. The 
writing style of the work suggests that it was written in the 17th century. Each section begins with the 
name and nickname of a Sufi master, followed by a biref biography that recounts their miracles and 
greatness. The book presents snapshots from the lives of these great figures. This book, which holds 
an important place among works written on the Uwaysiyya Sufi order, recounts the journeys of sheikhs. 
The work reveals that the leaders of the order were obliged to go on the pilgrimage to complete their 
spiritual journey. It mentions that enlightenment, known as keşf, can only be experienced in these 
lands. The book discusses the miracles performed by the sheikhs during this journey. This work, 
which lists the names of the Uwaysi sheikhs in chronological order, presents a broad geography of 
pilgrimage. In this article, we will take a look at this geography, learn about the pilgrimage routes of 
the Uwaysis, identify the stopping points along the way, and examine the order’s original views and 
contributions regarding the pilgrimage. 

Tezkire-i Buğra Hanî adlı eser bağlamında Üveyesilerde Hac olgusu

Esra Doğan Turay1

Article History

Received
2025-10-20
Accepted
2025-11-20

Anahtar 
Kelimeler

Hac, Mekke, 
Veysel Karani, Bibi 
Helvai, Üveysî 
Menkibeleri.

Keywords

Hajj, Mecca, 
Veysel Karani, Bibi 
Helvayî Legends 
of Üveysî.

1 Corresponding Author: Esra Doğan Turay, Faculty of Islamic Sciences Department of Islamic History and Arts, Mardin 
Artuklu University, Mardin/Türkiye. 

 esra_dogan@hotmail.com  https://orcid.org/0000-0002-2499-5239  https://ror.org/0396cd675

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://edeberkan.com
https://doi.org/10.59402/EE008202513
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.59402/EE008202513&domain=pdf&date_stamp=2025-11-30


252

Edeb Erkan

Giriş

Üveysîlik Müslüman Türk toplulukları içinde kabul gören bir tarikat olarak Veysel Karanî’den 
(ö.657) sonra kurulmuş ve zamanla gelişmiştir. Bu zat Türklerin İslamlaşma sürecinde etkin rol 
oynayan şahsiyetlerden biridir (Ocak, 1970, s. 92). Bu tarikatın tarihini anlatan birçok eser mevcuttur. 
Bunlardan biri de Tezkire-i Buğra Hanî adlı Farsça eserdir. Bu eser Üveysî sufilerine hasredilmiştir 
(Tezkire, 1998, ss. 1-577). Tezkire-i Meşayih-i Üveysîyye şeklinde de bilinmektdir. Müellifi Ahmed 
b. Sa’deddîn el-Özgeni Nemengani’dir. Orta Asya’da kaleme alınmıştır. Eserin yazım stilinden 17. 
asırda kaleme alındığı tahmin edilmektedir. Muhammed Geda b. Muhammed İbrahim tarafından 
Çağatay lehçesine çevrilmiş, Julian Baldick ve Devin DeWeese adlı araştırmacılar tarafından 
çalışılmıştı (Tosun, 2012, s. 15). Eser ilk defa Dr. Muhammed Münir Âlim tarafından tashih edilmiş, 
anonim bir eser olarak Pakistan’da başkent İslamabad’da Merkez-i Tahkikat-i Farsiy-i İran ve 
Pakistan adlı müessese tarafından edisyon kritik edilerek yayınlanmıştır. Kitabın el yazması Tahran 
Üniversitesi Kütüphanesi Yazma Eserler Bölümü, No. 8936’da bulunmaktadır (Tosun, 2012, s. 400). 
Eser Özbekçe’ye çevrilmiş, bazı bölümleri ayrıca müstakil olarak tercüme edilmiştir (Herevi, 1380, 
s. 459; Alemdar, 2021, s. 60).

Kitabın yazarı genişçe yazdığı önsözünde bu eseri kendisine gelen bir ilham sebebi ile kaleme 
aldığını söyler. Ayrıca kendi zamanına kadar Üveysî yolu ile ilgili Farsça bir eser de kaleme alınmadığını 
ifade eder. Bu sebeple eserini tarikat büyüklerine, onların hayat hikâyeleri ve kerametlerine hasreder. 
Eserini Müslüman Türklerin ilk kurduğu devlet olan Karahanlı Devleti’nin unutulmaz padişahı Satuk 
Buğra Han Abdülkerim’e (920-955) ithaf eder. Satuk Buğra Han onun gözünde büyük bir Allah dostu, 
yanı zamanda bir Üveysî’dir (Tezkire, 1998, ss. 24-33). 

Eserde geniş mukaddime ardından Üveysî şeyhlerinin evvela ismi, lakabı ve kısa hayat 
hikâyesi ardından keramet ve ululukları anlatılır. Şeyhlerin hayatlarından kesitler efsanevi ve menkıbevi 
rivayetlere sunulur. Eserde mübalağalı bir anlatım yer alsa da dilin sade olduğu görülür. Eserde bir 
mukaddime, üç maksat, kırk bab, otuz fasıl ve bir hatime bulunur. (Tezkire, 1998, s. 3). 

1. Tezkire-i Buğra Hanî’de Üveysi Şeyhleri ve Hac 

Tüm tasavvufi metinler gibi Tezkire-i Buğra Hanî’de kendine has terminoloji ile okunması 
gereken bir metindir. Eserin anlatımı sembolik ibareler ve kabullerle doludur. Metnin şifahi dili 
anlaşılmadan Üveysiliğin hac ibadetine bakışı anlaşılamaz. Eserden hareketle Üveysi şeyhlerini hacca 
yönelten sebepler incelendiğinde öncelikle Kâbe’nin onlar için büyük değişimlerin yaşandığı bir 
mekân olduğu görülür. Eserde Mekke ve Medine şehirleri Üveysi pirlerinin işaret ve beşaret olunduğu 
yerler olarak geçer. Hacca gitmek için yola çıkmaya dair görülen rüyalar delil sayılır ve tartışmasız 
uygulanır. Her şeyden öte hacca gitmek evliyalığın kaidesi sayılır. Öte yandan hac manevî haberlerin 
alınış yeri, kemale eriş noktası, seyri sülûkün maksadı, hırkanın giyildiği yer, icâzet alınan mukaddes 
bir mekân olarak kabul edilir. Burası Üveysi şeyhleri için çoğu kere kalan ömrün geçirileceği bir 
mükâfat yeri sayılır. Harameyn’e genellikle uzun uğraşlardan halas olanlar gelir. Burası ders okutulan, 
ilim tahsil edilen ve derviş yetiştirilen bir yerdir. 

Eserde Üveysi şeyhlerinin tamamına yakınının ilahi bir işaret, ilham, çağrı ve gaybi bir emir 
alarak hacca gittiği görülür. Bu çağrılma şartının ise sadece Üveysilikte değil tüm tarikatlarda hacca 
gitmede bir esas ve delil olduğu bilinir (Turay, 2018, s. 245). Bu çağrı Üveysilikte genellikle kulağa 
gelen bir avaz, gaipten bir ses ve rüyalarla olur. Seslerin sahibi genellikle Allah, Hz. Muhammet, 
Veysel Karanî ya da Hızır aleyhi selam’dır. Üveysilikte hacca gidişte esas, hayatta olan anne babanın 
rızasını alarak yola çıkmaktır. Zira Veysel Karanî’nin annesine düşkünlüğü ve ona olan bağlılığı 
tarikatta mihver sayılır. Bu sebeple de hacca gidişte onun bu mirası titizlikle yerine getirilir. Bu sebeple 
şeyhlerin yaşlı anne babalarını sahipsiz bırakarak yola çıkmadıkları, onların nafakalarını temin ettikten 
ve rızalarını aldıktan sonra sefer ettikleri ya da ebeveynlerin vefatı sonrasında yola revan oldukları 
görülür (Tezkire, 1998, s. 308). Üveysilikte Haremeyn de yapılacak olan zâhiri ikamet esas sayılır. 
Şeyhlerin yaptığı hac, umre ve tavaf sayılarla verilir. Öte yandan tavaf hacda en önemli rükün olarak 
kabul edilir (Tezkire, 1998, s. 12, 26, 45, 34). Üveysi şeyhleri genellikle tavaf sonrasında gayptan 
gelen bir sesle yeni bir mertebe için müjdelenir (Tezkire, 1998, s. 308). Ayrıca eserde has tavaf olarak 



253

Edeb Erkan

geçen ve yanlızca Üveysi şeyhlerine mahsus olan bir tavaftan da bahsedilir. Bu tavafta şeyh Kâbe’yi 
tek başına dolanır ve böylece kutupluk mertebesine ulaşır. 

Uzak coğrafyalardan gelen Üveysi şeyhleri için carullah yani Kâbe’de bir müddet ikamet 
ve Allah’a komuşu oluş oldukça önemsenir. Birçok Üveysi Şeyhi uzun yıllar burada ikamet eder. 
Kâbe içinin süpürülmesi olarak bilinen ferraşlık görevinin ise hepsine nasip olmadığı anlaşılır. Üveysi 
şeyhlerinin kutsal topraklarda gömülmeyi murat ettikleri, burada aldıkları işaretle memleketlerine 
dönmeye karar veridikleri, gayptan gelen emirler üzere derviş yetiştirdikleri anlaşılır. Eserde sıralanan 
birçok Üveysi şeyhi yola çıkarken yanına bir şey almaz, dönemin padişahının verdiği maddi yardıma 
iltifat etmez (Tezkire, 1998, s. 219). Buna karşın şeyhler yolculukta ummadıkları yerlerden yardım 
görür, kimseden bir şey istemez, aksine hacılara yol boyu ikramlarda bulunur.

Eserde Üveysi şeyhlerinin haccın zâhiri ve bâtını olarak iki yönü olduğunu, manevi olgunluk 
için fiili seyahatin de elzem olduğunu kabul ettikleri görülür. Bâtıni haccı kendilerine mahsus bir 
seyahat olan ve anda seyahat etme olarak değerlendirilen tayy-i mekânla gerçekleştirler. Bu eylemi 
dervişlerine de talim ettirirler. Tasavvufta genel bir terim olarak geçen tayy-i mekân ibaresi bu eserde 
tayy-i arz şeklinde kullanılır. Örneğin şeyhler namazın sünnetini Mekke’de, farzını ise vatanlarında 
kılar. Ayrıca memleketlerinde oldukları halde o yıl Kâbe’yi tavaf ederken görülürler. Kendilerinden su 
istendiği zaman zemzem kuyusundan su getirir, Kâbe’den ellerini uzatarak denizde girdaba yakalanan 
hacılara necat verirler. Şeyhlerin su üstünde yürümeleri, denizde tahta parçasına tutunarak bir yıl 
kalmaları, balığın karnında aylarca durmaları, asa ile denizi yarmaları gibi daha birçok kerametin bu 
hac yolculuklar esnasında gerçekleştiği görülür. Üveysi büyükleri arasında bibi olarak ifade edilen 
hanım şeyhler bulunur. Bunlardan üçünün hacca gittiği görülür. Bunlar; Bibi Atabe, Bibi Helvayî ve 
Bibi Âlime’dir. Bibi Helvayi ve Bibi Âlime hacca mahremsiz olarak gider. Bibi Atabe ise babasının 
gözetiminde yolculuk yapar. Üçüde mücerrettir, yani hiç evlenmemiştir. Hac esnasında kerametlerine 
şahit olunan bu bibiler ibadet sonrasında ülkelerine dönerk birçok mürit yetiştirir. Bunlar içinde Bibi 
Atabe mukaddes topraklardan dönemeyerek Hira Mağarası yakınlığında ruhunu teslim eder.1 

Üveysi şeyhleri sefere sünnet üzere Peygamber günü başlar. Memleketlerinden kalabalıkllar 
eşliğinde uğurlanır. Mekke ve Medine’ye girerken merasimlerle karşılanır. Harameyn halkı Üveysî 
şeyhlerine büyük ihtiram gösterir. Mekke ve Medine’de ölen şeyhler halkın omuzlarında taşınarak 
defnedilir. Bu şeyhlerin türbeleri zamanla ziyaret mahalline dönüştürülür. Eserde Üveysi şeyhlerinin 
hac kafilesi içinde yol alırken bazen emir-i haccın yakınlığında seyahat ettiği görülür. Fakat daha 
ziybilinmek istemedikleri, bu yüzden de herhangi bir hacı gibi seyahat ettikleri anlaşılır. Üveysi 
şeyhleri bazen münferit bazen de kafileyle yol alır. Zaman zaman kafileden ayrılan şeyhlerin bir 
müddet sonra tekrar döndükleri görülür. Öte yandan yolculuğa kalabalık bir derviş grubuyla çıkan 
şeyhlerin sayısı az değildir. Kervanla hareket eden şeyhlerin varlığı Müslümanlara bereket ve kurtuluş 
getirir. Bazı yıllarda hacıların ibadetlerinin kabulü şeyhlerin duaları sayesinde olur (Tezkire, 1998, s. 
210). Yolda hacıların sıkıntılarına çare bulan bu zatlar onları denizde Tufan’dan, yolda vahşi hayvan ve 
haramilerden kurtarır. Hacıları keramet göstererek menzile yetirir. Üveysi şeyhleri arasında hacılara 
yollarda ikramda bulunanlar olur. Hacılara dağıttıkları meyveler hiç bitmez (Tezkire, 1998, s. 130). 
Kurulan İbrahim sofraları kapanmak bilmez. El açıp dua etmesi istenen şeyhler gemiyi batmaktan 
kurtarır, kaybettikleri yolu kolayca bulur. 

Eserde atmış dört Üveysi büyüğünün hayatına dair bilgi verilir. Bunlar arasında otuz şeyh 
hacca gitmiştir. Eserde şeyhlerin yol güzergâhlarına dair net bir bilgi verilmesede bazı ipuçlarından 
yola çıkarak hangi rotalardan Harameyn’e ulaştıklarına dair bazı tahminler yapmak mümkündür. Eser 
bağlamında bakıldığında ise şeyhlerin Maveraünnehr, Türkistan ve Amu Derya taraflarından gediği 
anlaşılır. Bu yolculuk sırasında Semerkant, Gocerat, Belh, Ferğana, Hocend, Hisar, Ferhar, Herat, 
Kazan, Kaşğar, Kedek, Almaatı, Urcend gibi şehirlere sefer eyledikleri görülür. Güzergâh olarak 
İstanbul, Şam, Kahire ve Bağdat yolunu kesin suretle kullandıkları, bu rotalar üzerineki Kudüs, Necef 
ve Kerbela da bulundukları anlaşılır. 

Yukardaki verilere dayanarak şeyhlerin Semerkand’dan Afganistan içlerine devam eden ve 
Mezar-ı Şerif, Kabil ve Peşaver mesiriyle Bombay’a ulaşan yolu kullanmış olmaları düşünülür. Bunu 

1  Üveysi Bibilerin hac seyahatleri önemine binaen farklı bir yayınla akademi dünyasına tanıtılacaktır.



254

Edeb Erkan

dışında Buhara tarikiyle Lahor’a giden ve buradan da Multan’dan geçerek Surat Limanı’na giden paralel 
bir güzergâhı da kullanmaları muhtemeldir. Eserde Hazar ve Karadeniz’in kuzeyinden Kırım’a giden 
ve buradan da İstanbul’a gelerek Osmanlı resmi hac kervanına katılan bir yolculuk olması kuvvetle 
muhtemeldir. (Turay, 2019, s. 111). Bu yolculuk Şeyh Yesir’e aittir (Tezkire, 1998, ss. 254-265).

Eserde şeyhlerin hac yolculuğu esnasında rotalarını Üveysilere has ziyrategahlara çevirdiği 
anlaşılır. Şeylerin Semerkand’daki Kusem bin Abdullah’ın türbesini, Lübnan Dağlarına yakın olan ve 
Tell Kutbiyye olarak ifade edilen Veysel Karanî ve diğer kutupların mezar/makamlarını ziyarete özen 
gösterdiği, genelde ise bu mahallere gitmek için hac kafilesinden ayrıldıkları anlaşılır. 

Makalenin bundan sonraki kısmı Üveysi şeyhlerinin hayat hikâyeleri içinde geçen mukaddes 
yolculukları ve Harameyn’de ikametlerine ait tercümelerdir.

2. Tezkire-i Buğra Hanî’de Üveysî Şeyhlerinin Hac Yolculukları
2.1. Şeyh Abdullah

Üveysilikte zâhiri bir pire ihtiyaç duyulmasa da Şeyh Abdullah, Veysel Karanî’nin işareti ile 
yolun piri seçilmiş, Benden sonra yola Abdullah rehberlik edecek sözü ile şeyh olmuştu. Bu söz 
kendisine verilen bir ruhsattı (Tezkire, 1998, s. 12). Veysel Karanî, Hicri 26. (Miladi 647) yılda vefat 
edince na’şı Hızır aleyhisselam’ın ibadetgâhına defn edilmişti.2 Buraya Tell Kutbiyye deniliyordu. Defin 
işleminden üç gün sonra Veysel Karanî’nin pak ruhu Şeyh Abdullah’a şöyle demişti: 

“Ey Abdullah, artık tavaf için Kâbe’ye gitmen gerekiyor.” 

Bu söz üzerine Şeyh Abdullah ruhsat alıp Mekke’ye gitmek üzere yola çıkmıştı. Yolda bir 
sebepten kafileden ayrılmış, bir gün ve gece tek başına kalmıştı. Bu sırada kulağına bir ses gelmiş, 
bu ses ona şunu diyordu: 

“Ey Abdullah, Allah’ın yarattıklarını seyreyle de kendinden geç.” 

Sesi duyunca cezbeye kapılmış, bir buçuk gün kendinde olmadan öylece kalmıştı. Aklı başına 
geldiğinde bir daha aynı güzel tecrübeyi yaşamak, bu yüce hissi tekrar tatmak istemişti. Zira kulağına 
gelen sese mest olmuş, sesin aşkı ile yanıp tutuşmuştu. Mahzuz olan Şeyh bağrı yanık, olur da 
yeniden bir ses duyar diye bir yıl burada eğleşmişti. Bir yıl sonra ise Allah’ın lütfu ve merhameti ile 
sesi yeniden duymuştu. Böylece artık yoluna devam edebilecekti. Fakat takat getirememişti. Tekrar 
bu saadete erişemem diye üç ay daha burada kalarak aynı sesi duymayı beklemişti. Umduğu sesi 
duymuş, fakat bu sefer ses ona: 

“Ey Abdullah artık yola çık.” diyordu.

Artık saadete erişemeyeceğini anlamıştı. Yola koyularak Mekke’ye ulaştı. Kâbe’yi beş şavtla 
tavaf etti. Burada kendisine şöyle denildi: 

“Ey Abdullah, artık Mekke’de kalmalı ve Üveysi cemaatin şanslı yarenlerini terbiye etmelisin. Onlar senin 
sayende ebedi saadete erişecek ve gelişinle şereflenecek.” 

Bu müjdeyi duyunca çok mutlu oldu ve canı gönülden Mekke’de kalmaya karar verdi. 
Sevinçten her günkü şavtına üç şavt daha ekledi. Emri yerine getirmeğe çabaladı. Otuz üç yıl kaldığı 
Mekke’de ruhlar âleminde manevi olgunluğa erişen seksen peygamber misali seksen mürit terbiye 
etti. Onları kemale erdirdi (Tezkire, 1998, ss. 19-20).

2.2. Muizziddin Hüseyin

Herat şehrinde Muizziddîn Hüseyin adında bir zat yaşardı. Şiir yazardı. Söz sanatlarında 
mahirdi. Zâhiri ilimlerde asrın nadir kişileri arasında sayılıyordu. Altı yüz talebe yetiştirmişti. Züht ve 
takvada misal gösterilirdi. Bu zatın Üveysiliğe yatkınlığı vardı. Zamanla kendini bu yola adadı. Hazreti 

2  Veysel Karanî’nin ölüm tarihi genel tarih kitaplarında hicri 37, miladi 657 olarak geçerken bu eserde hicri 26 
miladi 647 olarak zikredilmektedir.



255

Edeb Erkan

Şeyh kaddesallâhü sırrahu’l-azîz3 onu bâtınen ve manen eğitmişti. Şeyhlik postuna oturduktan sonra 
bu yolda daha da ilerledi. Bakışları neye değse onu yeşertiyor, taşa değse taş altın oluyordu. Hep 
oruçlu geziyor, iftarda iki miskal yemekten fazla yemiyordu. Geceleri uyanık kalıyor, bin rekât namaz 
kılıyordu. Sabah namazının sünnetini Mekke’de, farzını kendi cemaati ile şehrinde eda ediyordu. Sabah 
namazından sonra zâhiri ilimlerle ilgili dersler veriyor, ardından da sufileriyle zaman geçiriyordu. 
Bir gün Şeyhinin mezarına gidip ziyaret etmek istedi. Acele ediyordu, sabredemiyordu. Yerinden 
hemen kalktı, yirmi dervişi ile birlikte yola düştü. Ne kadar hızlı hareket etse şeyhine özlemi o kadar 
artıyordu. Buna rağmen üç aya varabildi.4 Dördüncü ayda türbeye yetişti. Türbeye gelir gelmez 
şeyhinin mezarını tavaf için davrandı. O anda şeyh ona kabrinden şöyle seslendi: 

“Ey Muizziddîn, edep odur ki önce Mekke’yi Muazzama’ya gidesin Kâbe’yi tavaf edesin, ondan sonra 
beni ziyaret edesin. Asıl kazanç budur.” 

Bunun üzerine Muizziddîn Hüseyin ona şöyle dedi: 

“Ey pirim, benim asıl niyetim ihtiyacım olan kişiyi yani seni tavaf etmekti, Mekke’yi değil.” 

Bunun üzerine Şeyh şöyle dedi: 

“Haklısın! İtikadına ve ihlasına rahmet olsun, Fakat Allah’ın evini ziyaret edersen zaten bu türbeyi de 
tavaf etmiş sayılacaksın, bunu bil!” (Tezkire, 1998, s. 26).

2.3. Hâce Ahmet Sabuni

Dımeşk’te Hâce Ahmet Sabuni derler bir kişi vardı (Tezkire, 1998, s. 30). Dımeşk’teki Sabun 
Hanı ondan sorulurdu. O kadar zengindi ki padişaha bile vergi verirdi. Bütün şehir onu sevip sayardı. 
Fakat zamanla kanaat getirmiş, neticesinde de yüce bir mertebeye erişmişti. Halk artık ona Şeyh 
Ahmet Sabuni demeye başlamıştı. Şeyhlik makamına ulaşması on sekiz yıl sürmüştü. On dokuzuncu 
yılda Mekke’ye sefer eyledi. Hakkın inayeti ile beş ayda Mekke’ye ulaştı. Tavafla müşerref oldu. 
Kâbe’yi tavaf esnasında kulağına bir ses geldi ve ona şöyle seslendi: 

“Ey Hâce Ahmet, neden Allah’ın kullarının sana bağlanmasını kabul etmiyorsun” 

Şeyh Ahmet: Üveysiliğin edep erkânından dışarı çıkmamak için dedi. İkinci bir ses daha geldi. 
Bu ses: Mürit edinmek tarikattan çıkmak değildir ki! Git ve onları kabul et!”

Şeyh bu sözün ardından kayboldu. Ertesi güne kadar kıble yönünde sırra kadem bastı. Sabah 
olmuştu. Oturduğu yerde bir ses daha işitti. 

Bu ses ona şöyle seslendi: 

“Arayan bulur.” 

Şeyh bu sözle kendine geldi ve mesajı hayra yordu. Nihayet umduğu haber geldi ve kendisine 
şöyle denildi:

“Ey Hâce Ahmet, artık dönebilirsin, ne istersen sana verildi.” 

Bunun üzerine şeyh memleketine döndü. On ay sonra sır âleminden kendisine kutbiyeti 
müjdesi verildi. Halvetine çekilerek ibadetle meşgul oldu (Tezkire, 1998, s. 34).

2.4. Şeyh Celîl Damğanî

Celîl Damğanî kaddesallâhü sırrahu’l-azîz tefsir ve hadis âlimiydi (Tezkire, 1998, s. 38). 
Kendisine allâme deniliyordu. Çok zengin ve güç sahibi bir aileden geliyordu. Kerametlerinden çokça 

3  Burada bahsedilen şeyh Veysel Karanî olmalıdır. 
4  Şeyhin Herat’ta olduğunu var sayarsak, buradan Lübnan Dağları’na yakın olan Tell Kutbiyye’ye üç ayda gittiği 

söylenebilir.



256

Edeb Erkan

bahsedilir ve herkes tarafından sevilirdi. Bu zat Hicri 179. Yılda (Miladi 796) Damğan’da dünyaya 
gelmişti. Şeyh uzun bir ömür yaşamıştı. Bir gün Mekke’deydi. Kâbe’yi tavaf esnasında kendisine 
işaret olunmuş, beşarete ulaşmıştı. Gayptan gelen bir ses ona şöyle seslenmişti: 

“Ey Celîl, Damğan senin doğduğun yerdir ama Rum ahiret yerin olacaktır. Orada bulunacak, bir müddet 
sonra orada öleceksin, seni orada defnedecekler.” 

Şeyh Celîl Damğanî, uzun bir hayat yaşadı ve Rum’da gömüldü (Tezkire, 1998, s. 43).

2.5. Nizâmeddîn Bezudî

Şeyh Nizâmeddîn Bezudî kaddesallâhü sırrahu’l-azîz edep ve fazilette kâmil bir insandı. 
Bâtıni ve zâhiri ilimlerde asrın yegânesiydi (Tezkire, 1998, s. 46). Zengin ve hayırsever bir zattı. 
Baş kadılık yaptı (Tezkire, 1998, s. 55). Ömrünün sonlarına doğru Mekke’ye gitmek istedi. Yüz 
yirmi dervişleriyle Beytullah’a sefer eyledi. İki yıl yolda kaldı. Üçüncü yıl nihayet Mekke’ye ulaştı. 
Kâbe’nin yakınlığında iki gün kaldı. Üçüncü gün tavafa başladı. O yıl hacda yüz on dokuz bin hacı 
toplanmıştı. Hacc-ı Ekber ilan edilmişti. Şeyh diğer hacılar gibi tavaf etmiş, akşam tenhada kendi 
başına bir has tavaf daha yapmıştı. Bu sırada kendisine işaret verilmiş, beşaret nasip olmuştu. 
Gelen ses ona şöyle seslendi: 

“Ey Nizâmeddîn, bir yıl Mekke’de, iki ay da Şam’da kal. Daha sonra sözleştiğimiz yere git!” 

Bu çağrı üzerine şeyh bir yıl Mekke’de kalmıştı. Bir yılı tamamlamış, bir gün bile fazla 
oturmamıştı. Zira kendi değimi ile derviş ibnu’l-vakt idi. Şeyh dervişleriyle beraber yola koyulmuş, 
çağrıldığı yere Şam’a yönelmişti (Tezkire, 1998, s. 55).

2.6. Şeyh Bahaeddîn Kâzanî

Ümmetin ışığı, İslam dininin güneşi Şeyh Bahaeddîn kaddesallâhü sırrahu’l-azîz Kâzanlıydı. 
Çok ahlaklıydı. İyi bir eğitim almasa da ahlaki konularda misal gösterilen bir zattı. Yumuşak huyluydu. 
Kimseyi incitmezdi, dervişti (Tezkire, 1998, s. 69). Bir gün mescitte oturuken yanına bir zat geldi. 
Kendisine selam verdi ve şöyle hitap etti: 

“Ey fukaraların babası!”

Hazret selamını aldı. Adam ona şöyle dedi: 

“Ey Allah’ın görevlendirdiği zat, kalk! Zaman yok, bu fırsatı ganimet bil, yola düş, herkes yollarda. 
Bu zamana kadar müminlerin maslahatı için hiçbir yere gitmedin çok şükür. Fakat artık Mekke’yi-i 
Muazzama’ya gitme vaktin geldi. Orada olmalısın. Allah’a komşu olma zamanın geldi. Ömrünü orada 
hayır hasenatla geçirmen gerekir. Birçok devlet adamı senin gelişini bekliyor, mübarek ayağını oraya 
basmanı bekliyor. 

Bunu duyar duymaz yerinden kalkan şeyh dervişlerine haber verdi ve onları da yanına alarak 
yola düştü. Göz açıp kapayıncaya kadar menzile ulaştı. Hazreti Veysel Karanî’ye niyazda bulundu. 
Mekke’ye vardı. Kâbe’yi görünce gönül gözü açıldı. Şeyh burada bu durumu açıklayan şu cümleyi 
şöyle söyledi: 

“Allah’ın gözü ile gördüm.” 

Tavaf etti. Umre yaptı. Tavaf esnasında kendisine işaret olundu ve beşarete ulaştı. Kulağına 
gelen ses şöyle dedi: 

“Ey Baheddîn hoş geldin, selamet getirdin. Beytulharem sendendir, onun ehli de sendendir”

Bu kavuşmadan son derece mutlu olan Şeyh şöyle dedi: 

“Elhamdülillah ki hac ibadetini yapmaya müyesser oldum.” 



257

Edeb Erkan

Yirmi yıl burada kalarak Mekke ehline tefsir ve hadis dersleri verdi. Ayrıca Üveysi dervişlerini 
eğitti. Zâhiri ilimlerde altı yüz talebe yetiştirdi. Mana ehli olan dokuz yüz dervişe el verdi, onları kemale 
erdirdi. Tüm bu zamanlarda halkın içinden biri gibi sade bir hayat yaşadı. Kutbiyet mertebesi hâsıl 
olunca başka bir hale büründü ve uzlete çekildi (Tezkire, 1998, s. 61).

2.7. Şeyh Bozorg Cemil 

Hicaz’ın meliki, mecaz âlemin padişahıydı. Şeyh Bozorg Cemil’e hokkabaz denilirdi. Bunun 
sebebi mana âleminde kendisine hokkanın havale edilmesiydi. Gaybiyyet kararları onun ağzından 
çıktığı gibi yazılırdı. Manevi âlemde her ne zaman bir müşkül vaki olsa, hokkanın ağzını açar bir bakış 
atardı, işler anında çözülür, fetih nasip olurdu (Tezkire, 1998, s. 81). Bir gece kendisine müjdeli bir 
haber ulaştı. Gelen ses ona şöyle dedi: 

“Ey Allâme, ne zamana kadar bu padişahlık oyunlarıyla oyalanacaksın, vakit doldu, bizi bulman gerekir!.” 

Şeyh bu sese sevindi, durumu anladı ve yola çıkmaya karar verdi. Zamanın padişahından izin 
istedi. Padişah ona şöyle dedi: 

“Ey yüce zat, ben de seninle geleceğim”

Padişaha şöyle dedi: 

“Ey melik, senin bu şehirde kalman ve Müslümanların yüreklerini fethetmen daha doğru olur.”

Padişahı yumuşak sözlerle teskin etti. Ülkesinde kalıp insanlara yardım etmesini söyledi, 
vazifesini hatırlattı. Ardından Kâbe yolunu tuttu. Menzilleri bir bir katetti. Altı ay sonra Allah’ın inayeti 
ile Mekke’ye ulaştı. Kâbe’yi tavaf etti. Bu esnada bir ses daha işitti. Bu ses ona şöyle dedi: 

“Ey Allâme, bütün ömrünü farklı yerlerde geçirdin, artık kalan hayatını burada geçireceksin!.” 

Yüce zat şevke geldi, çok sevindi. Duyduğu sevinçten yetmiş şavt etti. Şeyh on beş yıl burada 
Beytullah’ta mücavir olarak yaşadı. Beşyüz kişinin manevi eğitimini üslendi. Onları kemale erdirdi. Şeyh 
Hazreti Musa’nın mutahhar ve mukaddes ruhundan besleniyor, Hz.Yusuf’un sırtında5 bulunuyordu. 
Nihayet şeyh kutbiyet mertebesine erdi. Bazıları onun Baki Kabirstanlığı’na defnedildiğini bazıları da 
kemiklerinin daha sonra buraya aktarıldığını rivayet eder (Tezkire, 1998, s. 73).

2.8. Hâce Ebu Nasr Sâmâni

Şeyhlerin şeyhi, Hâce Ebu Nasr Sâmâni fazilet ve edep adamıydı (Tezkire, 1998, s. 83). 
Belâgat bilirdi ve zâhiri ilimlerde cihanda benzeri olmayan bir kişiydi. Bâtıni ilimlerde ise emsali 
yoktu. İlk başlarda ticaretle uğraşıyordu. Fakat sonradan hayatı tamamen değişti (Tezkire, 1998, s. 
88). Türkistan’dan gitmek istediğinde hazreti nebi aleyhisselamdan izin aldı. Kendisine Medine’de 
meskûn olması için ruhsat verildi. Sefere çıkmış, Mekke’ye gidiyordu. Manevi âlemde Üveysi şeyhleri 
kendisine yol gösteriyor, zâhiri âlemde yanında birçok şeyhle sefer eyliyordu. Bu şeyhler aynı 
zamanda Hâce Ebu Nasr Sâmâni’nin bâtınından istifade ediyorlardı. 

2.9. Şeyh Abdulgaffar

Multan şehrinin azizi olan Şeyh Abdulgaffar kaddesallâhü sırrahu’l-azîz âlim bir zattı. (Tezkire, 
1998, s. 123). Bir gün halvette oturmuşken kulağına bir ses geldi. Bu ses ona şöyle dedi: 

“Ey Abdulgaffar, evliyaların kaidesi şudur ki seyrüsülük sonunda hâsıl olan maksada kavuşsunlar. 
Beytullah’ta hazır bulunsunlar. Zira Mekke’ye gitmek demek unuttukları şeylerin/işlerin kendilerine 
hatırlatılması demektir. Ancak böyle her şey yerli yerine oturur.” 

Şeyh bir an durup düşündü ve şöyle dedi: 

5  Sorumluluğu, manevi eğitimi.



258

Edeb Erkan

“Nasıl oldu da ömrüm bitti, ama ben bir kere bile Allah’ın evini tavafa gitmedim.” 

Birden hızlıca yerinden kalktı ve yürümeye başladı. Yolda Allah’ım biz nefsimize zulüm ettik 
ayetini okuyordu. Çok sıkıntılar çekti. Meşakkat içinde Kâbe’ye ulaştı. Allah’ın evini tavaf etti. Burada 
on gün kaldı. On birinci gün kendisine işaret olundu, beşarete ulaştı. Gayptan gelen ses ona evine 
dönmesini emrediyordu. Memleketine döndü. Kendi halvethanesine kapandı ve ibadetle meşgul 
oldu. On ay halvette kaldıktan sonra hakkın rahmetine kavuştu (Tezkire, 1998, s. 128).

2.10. Şeyh Sadreddîn Bakkal

Çocukların hamisi, hayır hasenatta dengi olmayan Şeyh Sadreddîn Bakkal kaddesallâhü 
sırrahu’l-azîz çok yumuşak yürekli bir zattı. Ümmi idi. Yüreği gökyüzü kadar temizdi. Bir gün sokakta 
yanında bir adam peyda oldu. Bu adam ona şöyle dedi: 

“Ey Sadreddîn, ne zamana kadar böyle sokak köşelerinde bakkalık yapacaksın? Bakkal odur ki Kâbe’yi 
Muazzama’da dükkan açsın, git ve orada işe başla, herkes bakkallık neymiş görsün!.” 

Bunu duyar duymaz yerinde kalktı, gerçek bir erkek gibi yola düştü. Kayıtsız şartsız bu 
söze teslim oldu. Şeyh Sadreddîn bakkal sepeti dışında yanına hiç bir şey almadı. Kafile çoktan 
yola çıkmıştı. Kendisinden on gün ilerdeydi. Kafileye ulaşınca hacılara katıldı. Her gün iki defa 
taşıdığı sepetten hacılara meyve ikram ediyordu. O yol şartlarında o kadar taze meyveleri nereden 
bulduğunu ise kimse bilmiyordu. Bu hizmet sıcakta yol alan hacılar için paha biçilmezdi. Kervan 
nihayet Mekke’ye ulaştı. Halk şeyhin hacılara dağıttığı meyvelere hayretle bakıyor, bu meyvelerin 
dünyada olmayacağına kanaat getiriyor, meyvelerin olsa olsa cennet bahçelerinde yetişebileceğini 
söylüyordu. Halk meyvelerin tadına bakmak istiyordu. Şeyh gelenlere meyvelerden ikram etti. Fakat 
meyveler hiç azalmadı. O yıl Hacc-ı ekber ilan edilmişti. Şeyh üç ay Mekke’de kaldı. Bu müddet 
zarfında günde iki defa halka meyve dağıttı. Meyveler hiç azalmadı. Geceleri Beyt’ul Harem’de 
ibadete dalan şeyh, sararmış benzi ile sürekli Allah’a niyazda bulunuyordu. Niyaz sonunda yerine 
ulaşmıştı. Üç ayın sonunda kendisine ruhsat verilmişti. Vatana dönme emri almıştı. Sevinçten sabahı 
beklemeyip gece yarısı yola revan oldu. Üç gün üç gece yol yürüdü. Hac kafilesine yetişti. Geçen 
seferki gibi hacılara hizmet ederek meyve dağıttı. Memleketine geri döndü. Bir gece sabaha karşı 
kendisine işaret olundu, beşaret geldi. Gaybi ses ona şöyle sesleniyordu: 

“Ey Sadreddîn, yeniden bize doğru sefer eyle!”

Şeyh bir an bile tereddüt etmedi, yerinden kalktığı gibi yola düştü. Sepetini koluna takarak 
Mekke’ye ulaştı. Bir gün tek başına, tavaftan döndüğü sırada kendisine işaret geldi, beşaret ulaştı. 
Gaybi ses ona yine şöyle seslendi: 

“Ey Sadrettin, yükünü yüklen, Gocerat şehrine git!”

Gocerat’a gitmek için olduğu yerde yön değiştirdi. Oraya giden hacılara katıldı. Yol boyu 
meyve dağıttı. Sepetinden meyve hiç eksik olmadı. Böyle böyle o şehirden bu şehire atmış yıl boyunca 
dolandı durdu. Hayatını hacılara meyve dağıtmakla geçirdi. Bu görevi bir saniye olsun bırakmadı. 

Meyve dağıtmaktan ve günlerini yollarda geçirmekten o kadar yorulmuş ve takatsiz kalmıştı ki, 
benzi solmuş, menzil menzil yol almak onu yaşlandırmıştı. Bir gün yine mahzun bir şekilde oturmuştu. 
Yorgunluktan bitap düşmüş bir halde birden ağlamaya başladı. Allah’a yalvarıyor ve şöyle söylüyordu: 

“Ey Allah’ım, bu zayıf kulunun günahı neydi ki beni bunca yıl oradan oraya atıp durdun, artık yola 
çıkmaya kuvvetim kalmadı, beni bu yükten kurtarsan ne güzel olur, ben de rahatlarım, son nefesimi 
rahat veririm.” 

Şeyhin bu duası üzerine gayptan ses geldi. Bu ses ona şöyle seslendi: 

“Ey Sadreddîn, senin Allah’ın kullarına feyz ulaştırman gerekliydi. Kastımız yolların meşakkatini çekmen 
değildi, hizmet etmendi, nasıl böyle söylersin!.” 



259

Edeb Erkan

Bu sitemden sonra kendisine yine Medine’ye gitme emri verildi. Medine’ye ulaşmadan halka 
şeyhin haberi gelmişti. Halk çok mutlu olmuş, onu bir günlük yoldan karşılamıştı. Kendisine saygıda 
kusur edilmemişti. O günlerde bu yüce zat doksan yaşında idi. Yanında bir oğlu vardı. Adı Şeyh 
Muhammet Taceddîn idi. Babasının yanında seyrü sülükünü tamamlamış, çokça halvette kalmıştı. 
Şeyh onu iyi yetiştirmişti. Bir gün oğluna şöyle dedi: 

“Ey oğlum, artık Medine halkına sen hizmet et, bende artık hizmet edecek takat kalmadı, bu görevi sana 
devrediyorum.” 

Oğlu bu görevi bütün yüreği ile kabul etti. Şeyh uzlete çekilmiş, ziki dünyasına gark olmuştu. 
Bir gün halvette oturduğu sırada kendisine işaret gelmiş, beşaret yetişmişti. Bu ses ona şöyle seslendi: 

“Ey Sadeddîn, niçin halvete girdin, işsiz güçsüz orada oturma, kalk ve kullarıma hidayet yolunu göster! 
Allah’ın kullarını doğru yola çağır.” 

Yerinden doğrulan şeyh tekrar hizmete başladı. Bu müddet zarfında bin kişiyi daha eğitti. 
Zira o Hazreti İshak’ın pak ruhundan besleniyordu. Otuz yıl daha yaşadı. Ardından uzlete çekildi. 
Çok riyazet çekti. Hicri 570’de (Miladi 1175) vefat etti. Vefat ettiği gün Medine halkı karalar bağladı, 
cenaze namazına herkes katıldı. Medine’nin kuzey yönüne, Hazreti Nebi’nin yakınına defnedildi 
(Tezkire, 1998, s. 130).

2.12. Şeyh Muhammet Taceddîn

Medine’nin azizi Hazreti Şeyh Muhammet Taceddîn kaddesallâhü sırrahu’l-azîz babasının 
yanında manevi eğitimini tamamlamış, onun yerine posta oturmuştu. Medine ehline ders okuturdu. 
Kırk yıl boyunca bin evliya yetiştirmişti. Oğlu olmuyordu, bir oğlu olmasını çok arzuluyordu. Sonunda 
Abdurrahman adını verdiği bir oğlu oldu. Şeyh atmış beş yaşına gelene kadar Medine’de kaldı. Bir 
gün şeyh şöyle dedi: 

“Asli vatanıma sefer eyleyeceğim, Medine halkına haber edin, meyyit namazımı kılsınlar.”

Bu sözünden kısa bir zaman sonra vefat etti. Medine halkı vasiyeti üzere namazını kıldı ve 
tabutunu omuzlar üzerinde taşıdılar (Tezkire, 1998, s. 134).

2.13. Şeyh Sadeddîn Demdar Bestamî

Şeyh Sadeddîn Demdar kaddesallâhü sırrahu’l-azîz Bestam’da doğmuştu. Çiftçi bir ailenin 
çocuğu olarak zengin bir ağa ailesinde dünyaya gelmişti. Dindar idi. Bir gün gaipten bir ses işitti. Bu 
ses ona şöyle dedi: 

“Ey Sadeddîn kalk artık!”

Bu sesi duyar duymaz ayağa kalktı ve şöyle dedi: 

“Ey Resulullah, cahilliğimi bağışla.” 

Peygamberi yakinen görmüştü. Peygamber onu kendi yolunda hizmete çağırdı. Allah’a 
şükr etti. Peygambere salavat gönderdi. Medine’ye gitmek için hazırlıklara başladı. Evden dışarıya 
baktığında beyaz bir devenin tek başına oturmuş onu beklediğini gördü. Deve yerinden doğrulmuş, 
sırtını işaret ederek binmesini istemişti. Şeyh devenin sırtına binmiş, gözlerini yummuştu. Bir saat 
geçmeden kendini Medine’de bulmuştu. Hemen yüzünü Hazreti Muhammed’in asitanesine sürdü. O 
anda ravzadan bir ses geldi. Bu ses ona şöyle dedi: 

“Ey Sadeddîn hoş geldin”

Hemen namaz kıldı. Yine bir ses geldi. Bu ses ona şöyle dedi: 

“Şimdi de artık vatanına, postuna dön.” 



260

Edeb Erkan

Peygamber’in bu emri üzerine hemen evinin olduğu cihete döndü. Yedi adım attı. Kendini 
memleketinde buldu. Yeniden eski işlerine döndü, ziraatle meşgul oldu. Otuz yıl geçti. Memleketinde 
hiç kimsenin ondan haberi olmamıştı. Halkın içinde kaybolmuştu. Geceleri basit bir kul gibi ibadetle 
meşgul oluyor, hiç uyumuyor, sabah vaktinde ise Mekke ve Medine’ye giderek bir gün Medine’de 
bir gün de Mekke’de namaz kılıyordu. Bazen sabah namazını Harameyn’de akşam namazını kendi 
evinde kılıyordu. Ardından da tarlasına gidip işlerine devam ediyordu (Tezkire, 1998, s. 163).

2.14. Şeyh Şihâbddîn Herevî 

Şeyh Şihâbddîn kaddesallâhü sırrahu’l-azîz Herat’ta yaşıyordu. Asıl soyu Araplara 
dayanıyordu. Sadattandı. Veysel Karanî gibi o da annesine bakmıştı. Vâlidesinin yanından bir gün 
olsun ayrılmamıştı. Bir gün annesine şöyle dedi: 

“Anneciğim, ne zamana kadar beni himaye edeceksin, ömrün bitti, artık vakit geldi, sünnet olduğu üzere 
evlen, kendi hayatını kur, ceddinin geleneklerinde de bu var, ne zamana kadar böyle yanlız kalacaksın.” 

Annesinin tüm karşı çıkışlarına rağmen onu razı etti ve vâlidesini kendi eliyle evlendirdi. 
Ardından ondan şöyle izin istedi: 

“Ey vâlidem, artık mutlusun, benim için dua et, başarabilirsem eğer Mekke’ye gitmek isterim. Ömrüm 
olursa on iki yıl orada kalacağım, sonra döneceğim. Beni bekle, bana dua et, sana tekrar kavuşayım.” 

Bu sözlerden sonra izin alarak yerinden yola hazırlandı. Hac kafilesine katıldı. Kafilede bin kişi 
vardı. Şam’a ulaştılar. Hacılar içinde bir adam vardı. Bu kişi Mekke Şerifi’nin hacıları korumak üzere 
görevlendirdiği askerlerden biri idi. Çok güçlüydü. Şeyhi önceden tanıyor, onun kafilede seyahat 
ettiğini biliyordu. Ona yanında yürümesini teklif etti. Şeyh’e şöyle dedi: 

“Ey bu yolun yolcusu, ne olur bu yolda birlikte sefer eyleyelim, Allah’ın izni ile senin hizmetinde olayım.” 

Bu zat yol boyunca Şeyh’e birçok lütufta bulundu. Ona olağaüstü bir ihtiram gösterdi. Şeyh 
onun bu ilgi ve alakasından rahatsız değildi. Birlikte yol aldılar. Kafile denize ulaştı ve hacılar kıyıdan 
gemiye bindiler. Deryada on gün yol gittiler. Aniden karşılarına bir balina çıktı. Balina var gücü ile 
gemiyi sarsıyor, batırmak istiyordu. Yolcular Allah’a yalvarıp yakarmaya başladı. Yolcular arasında 
olan ve Hâce Ömer denilen bir kişi geldi ve Şeyh’in ayaklarına kapandı. Ona şöyle dedi: 

“Ey Hüda dergâhına yakın kişi, Ey Allah’ın has bendesi, burası medet mahallidir, medet et! Müslümanlar 
gark olmak üzere, burada senin gibi biri varken nasıl olur da bu gemi batar! Müslümanların haline 
acımazmısın, Allah’a yalvarmaz mısın, bu biçarelerin hali ne olacaktır?.” 

Şeyh de ona şöyle cevap verdi: 

“Ey Hâce Ömer, bu işi yalnız benim omuzlarıma yüklersen asla kabul etmem, kurtuluşu sadece bende 
ararsan bu olmaz. Sen de medet edeceksin.” 

Hâce Ömer ona şöyle dedi: 

“Peki, ben de medet eyleyeceğim” 

Böylece Şeyh Şihâbddîn yardım etmeyi kabul etti fakat yine tereddütleri vardı. Bu sefer Hâce 
Ömer ona şöyle dedi: 

“Ey yüce kişi, sen atadan dededen velisin, senin nefesin kuvvetlidir, bâtının kavidir, bu yardımı senden 
istemeyeceğim de kimden isteyaceğim.”

Şeyh zaruret icabı geminin güvertesine geldi ve yüksek bir sesle şöyle seslendi: 

“Ey balina, haddîni bil, bizi yolumuzdan etme, kendine gel, yoksa bil ki ben Şihâbeddîn’im. Senin gibi 
yüz bin balinayı denizden çıkarır, bir nefeste yok ederim. Adın esamen okunmaz! Soyunuzdan eser 
kalmaz! Biliyorum ki sen bu yok olacak balinalar arasında olmak istemezsin, kendine gel, başımı belaya 
sokma.”



261

Edeb Erkan

Bu sözü işiten balina ferman almış gibi kafasını sudan çıkardı ve hal dili ile söze şöyle başladı: 

“Ey Allah’ın aziz kıldığı yüce zat, beni mazur gör, senin bu yolcular içinde olduğunu bilmiyordum.” 

Sözünü bitirir bitirmez denize dalarak yoluna gitti. Böylece gemideki Müslümanlar boğulma 
tehlikesini atlattı. Ertesi gün yine denizde büyük bir yılan/ejderha peyda olmuştu. Öyle bir yılandı 
ki balina onun yanında yavrusu gibi kalıyordu. Yolcular hay huya düşmüş, yalvarıp yakarmaya 
başlamıştı. Bu büyük zat gemiden dışarı doğru kafasını uzattı. Baktı ki kocaman bir yılan. Yılan onu 
görmüştü. Hal dili ile şeyhe şöyle dedi: 

“Ey Allah’ın aziz kıldığı muhterem, Ey son peygamber neslinden gelen yüce zat, işittim ki bir balina 
sana karşı edepsizlik eylemiş. Ben ona haddîni bildirmek üzere memur oldum. Bana bunun için destur 
verildi.”

Bunu duyan Şeyh şöyle dedi: 

“Ey canavar, Allah sana fermanını zaten vermiş. O halde benden ne istiyorsun? Eğer benden destur 
istiyorsan buna hiç kalkışma, balina benden özür dileyip mahcubiyetini gösterdi, benim sözümü 
dinleyeceksen git, senden ne isteniyorsa onu yap.” 

Bunun üzerine yılan güverteden başını çekti ve engin sulara gömüldü. O günün ertesi sabahı 
yılan balinayla birlikte geldi. Yılan balinanın bedenine sarılmış, onu öldürmek üzereydi. Balina dile 
gelmişti, yüksek sesle şöyle dedi: 

“Ey yeryüzünün azizi, bak gör, sana saygısızlığımın cezasını işte böyle çekiyorum, Hakk’ın dergâhına 
yakın olan senin gibi bir kula yaptığım hatanın cezasını böyle görüyorum.” 

Yılan balinayı kaldırıp bir çırpıda yuttu. Şeyh ne kadar yalvardıysa yılan balinayı bırakmadı. 
Ardından denize dalarak gözden kayboldu. Bir müddet sonra yılan yeniden peyda oldu. Feryat edip 
şeyhi şöyle çağırdı: 

“Ey Allah’ın velisi, sana bir niyazım var.” 

Ulu zat güverteye geldi. Yılan şeyhi görünce şöyle dedi: 

“Ey Allah’ın yüce kulu, balinayı bağışlamamı istedin, ben de yapmadım. Bunun sebebi Allah katında 
günahkâr olmak istemememdi. Ama sonunda yine günahkâr oldum. Bu defa da senin nefesini kabul 
etmemiş oldum. Bin pişmanım. Şimdi katına geldim. Ne dersen kabul etmeye hazırım.”

Bunu söyler söylemez balinayı ağzından kustu. Balina sapasağlamdı. Hemen suya dalarak 
gözden kayboldu. Yılan ise Şeyh’in yanına geldi ve şöyle dedi:

“Ey benim pişmanlığımı kabul eden yüce zat, ceddîn hürmetine, bu rezilliğimi bağışla, Allah katında 
hatamın silinmesi için dua et.” 

Şeyh Şihâbddîn Allah’a dua etti. Allah ona muradını verdi. Yılan da yüreği rahatlamış olarak 
denizin karanlıklarına gömüldü. 

Olaydan birkaç gün geçmiş hacılar karaya çıkmışlardır. Giderken yolu kaybetmişlerdi. İki gün 
aç susuz sahrada dolanıp durdular. Hâce Ömer Şeyh’e şöyle dedi: 

“Ey yüce zat, Müslümanların burada susuzluktan ölmesi, hayvanların açlıktan kırılarak helak olması 
reva mıdır?.” 

Şeyh şöyle dedi: 

“Ey Hâce, bu bizim işimiz değil, hikmeti ilahi, mecburuz, iki gün iki gece bu şekilde yolda kalmalıyız. 
İşin gerçeği şu idi ki; aç bilaç kaldığımız bu iki menzil, yılardır bizi beklemekteydi. Allah’a dua ediyor ve 
evliyaullahtan birisi teşrif etsin de buraya ayak bassın diyorlardı. Hak teala bu iki menzilin duasını kabul 
etti. Senin kademini bu topraklar için şerifli kıldı, bu fakirin de burada olmasını istedi. Elhamdülillah iki 
menzil de muradına erdi.” 



262

Edeb Erkan

Kafile yola devam etti. Birkaç gün daha gitti. Mamur bir beldeye geldiler. 
Yolda Şeyh’ten sadır olan bu kerametler aslında o zamana mahsus değildi. Şeyh dokuz 

yaşından beri bu tür kerametler gösteriyordu. Mekke’ye ulaşan hacılar ibadetlerini yerine getirdi. Bu 
büyük zatın duası ile o yıl yetmiş bin kişinin haccı kabul oldu. Şeyh tavafını bitirmişti ki kulağına bir 
ses geldi. Bu ses ona seslendi ve şöyle dedi: 

“Ey Şihâbeddîn, ibadet bitecek, hacılar dönecek ama sen kalacaksın, her ne kadar yaptığın tavaflar 
makbul ise de sana mahsus bir tavaf daha var, onu yapacaksın.” 

Bu çağrı üzerine şeyh bir gün daha orada kaldı. Kendisine mahsus tavafı yapacaktı. Bu tavaf; 
Kâbe’nin etrafında hiçbir insan yokken yapılacak bir dönüştü. Hiçbir boşluk bırakmadan yapılan bir 
tavaftı. Bu herkese nasip olmayan büyük bir nimetti. İbrahim Ethem kaddesallâhü sırrahu’l-azîz nasıl 
asrın evliyası ise şeyh de bu mahsus tavaf sayesinde asrın evliyası seçildi. Zira hacca gelmeden çok 
dua etmiş, kendisi gibi asi bir kula Allah’ın kerim sıfatı ile muamele etmesini, ona mahsus tavaf nasip 
etmesini çok dilemişti. 

Bu arada bir olay yaşanmış, Şeyh has tavafı yapmak için gece yarısı kalkmış, Harem’e gitmişti 
Burada tavaf eden hiçbir kul görmemişti. Bu büyük lütuf için yere kapanmış, şükretmiş ve şöyle demişti. 

“Elhamdülillah, istediğim oldu.”

Beş şavt dönmüştü ki aniden karşısında bir yılan görünmüştü, yılan da tavaf etmekteydi. 
Bunu gören şeyh çok üzülmüştü. Birden kulağına bir ses gelmişti. Ses ona şöyle dedi: 

“Ey İbrahim, zınhar! Sakın Allah’ın evinin bir an bile boş kaldığını düşünmeyesin! Sana sunulan bu 
tenhalığa kibirlenme, bunu ganimet bil, bu lütuf kimseye nasip olmaz.”

Şeyh Medine’ye yönelmişti. Resulün ravzasını tavaf için yola koyulmuştu. Nihayet ravzaya 
varmış, selam vermiş, resul onun selamını almıştı. Burada, gayp âleminde peygamberle şeyh arasında 
bir konuşma geçmişti. Ondana ldığı emirle Şeyh on yıl Medine’de mücavir olarak yaşamıştı. Bu esnada 
on hac gerçekleştirmiş, kırk umre yapmıştı. Medine’de tefsir ve hadis ilmi tahsil etmiş, layık olduğu 
üzere kemale ermişti. Sonunda kendisine işaret olunmuş, beşaret gelmişti. Burada kendisine yapılan 
şu izah üzere Medine’den ayrılık vaktinin geldiğini anlamıştı: 

“Ey Şehabeddîn, şimdi seni babanın menizline gönderiyoruz, orada tefsir ve hadis dersi vermeceksin. 
Böylece Allah’ın kullarını davet edecek, on yıl vâliden ile ilgileneceksin. Zira vâliden artık yaşlandı ve 
gözü seni arar.” 

Şeyhin içine kutsal topraklardan ayrılık ateşi düşmüş, gönlü şimdiden hasret acısı ile 
tutuşmuştu. Şam’a gitmek için yola çıkmıştı. Şam’a vardığında şehir uleması kendisini karşılamaya 
gelmiş, onun ne yüce bir âlim olduğunu görmüşlerdi. On yıl Şam’da kalmış, burada Allah’ın kullarını 
eğitmişti. Daha sonra Herat’a dönmüş ve annesine bakmıştı (Tezkire, 1998, ss. 206-213).

2.15. Şeyh Ziyaeddîn Sarraf 

Şeyh Ziyaeddîn Sarraf kaddesallâhü sırrahu’l-azîz adil, zahit bir zattı. Devlet yönetiminde 
yüksek makamda bulundu. Bir gün padişah onu yanına çağırıp şöyle dedi: 

“Ey Ziyaeddîn, ne zamandır benden hacca gitmek için ruhsat istiyorsun. Ben de vermiyorum. Ama 
bu gün pişman oldum. Seni bu kadar vakittir beklettiğim için vicdan azabı çekiyorum. Artık sana izin 
vereceğim, nereye istersen oraya gidebilir, orada kalabilir, ne istersen onu yapabilirsin.” 

Böylece Şeyh’e hacca gitmek için ruhsat verdi. Ayrıca giderken yolda harcaması için mebzul 
miktarda altın verdi, Hazreti Şeyh parayı almadı ve padişah’a bu hususta şöyle dedi: 

“Ey padişah-i âlem, beni azad ettiğin için minnettarım, sen de azat olasın, ben yüreğimi hiç bir yere 
bağlamadım, hayatımda kimseye sırtımı dayamadım, bu verdiğin altınların, inayet ettiğin hiçbir şeyin 
bana bir faydası yok, hatta zararı var. Benim rızkım bunları reddetmekle azalmaz. Ben bu kirli para ile 
Allah katına çıkmasam daha iyi.” 



263

Edeb Erkan

Neyi var neyi yoksa topladı, sattı. Mekke’ye doğru yola çıktı. Fakat ince, güçsüz ve zayıf 
bacakları yolun zorluğuna takat getirmemiş, yürürken ayakları birbirine dolanmıştı. Yıllardır ipek 
halılar dışından bir yerde yürümemişti. Sırtında yük taşımaktan tabanları parçalanmıştı. Ama yine 
de kimseye halini belli etmiyordu. Yol deniz kenarına çıktı. Burada bir hac kafilesi gördü, gemiye 
binmişlerdi. Bu zat da gemiye bindi. Birkaç gün denizde gittiler. Bu sırada suda bir balina peyda oldu. 
Balina gemiyi sallıyordu. Az daha batıracaktı. Kaptan Emir-i hacca gelerek şöyle dedi: 

“Ey emir, bu balina her yıl gelir ve gemiyi taciz eder. Bu sefer ne yapalım.” 

Emir şöyle dedi: 

“Sen daha iyi bilirsin onunla ne yapılacağını, yıllardır bu denizde hacı getirip götürürsün, onun âdetin 
sen daha iyi bilirsin.”

Kaptan şöyle dedi: 

“Ey emir, bu balinanın bir âdeti vardır. Gemide fazla olan bir kişi oldu mu çıldırır, ona tahammül etmez. 
Yüz bin kişi bile olsa birini fazla görse hemen gemiye saldırır. Bu sefer de birini fazla gördü, bundan 
dolayı saldırıyor. Bizi bırakmayacak, gemiden birini atmamız gerek.” 

Emir bir kişinin atılmasına izin verdi. Yolcular arasında gezinen kaptan kimsesiz ve fakir olan 
bir tek şeyhi buldu. Kaptanın adamları şeyhi tuttu ve zorla balinanın ağzına attı. Balina şeyhi yuttu ve 
denizde kayboldu. O an balinanın kulağına gaipten bir ses geldi. Ses ona şöyle dedi: 

“Ey balina sakın sakın, bu yuttuğun Allah’ın hâs hâcesidir, ona bir zarar verme, onu karnında tut. Aksi 
halde karşılığını çok çetin görürsün, insafsız yolcular ona karşı büyük bir haksızlık yaptı, bari sen ona 
zarar verme, ona dokunma.” 

Bu ses üzere balina onu karnında tuttu ve korudu. Birkaç gün sonra Şeyh’in kulağına bir ses 
şöyle geldi: 

“Ey Ziyaeddîn, biliyor musun senin başına neden böyle bir şey geldi? Neden orada mahsur kaldın?” 

Bunun üzerine Şeyh şöyle dedi: 

“Ey kerem sahibi Allah’ım bunu ancak sen bilirsin.” 

İkinci defa gelen ses ona şunu dedi: 

“Devlet hizmetindeyken yediğin yemekler senin etine ve kemiğine sirayet etmişti, balinanın karnında 
aç kalarak bunları erittin. Böylece temiz ve saf bir şekilde günahsız olarak Allah’ın dergâhına layık 
olacaksın, samed olan padişahın yanına girmeye hal kazanacaksın, bu yüzden asla gamlanma. Daim 
Allah’ın zikrinde ol, senin sonun hayırlı olacak, seni bu hale düşüren yolculardan tek tek hesap sorulacak, 
hepsi günahları sebebi ile yakalanacaklar.”

Şeyh altı ay bu balinanın karnında kaldı. Haramla beslenen et ve kemikleri burada eridi, gitti. 
Şeyh çok zayıfladı. Adeta yeniden dünyaya geldi. 

Balinaya şöyle seslenildi: 

“Ey balina emaneti ağzından çıkar.”

Balina denizden çıkıp şeyhi ağzından attı. Suya dalmadan önce de şöyle dedi: 

“Ey Hak dergâhına layık insan! Beni bağışla, ben hakir ve aciz bir hayvanım, kendi pis içimde seni 
haps ettim, ama bu ilahi bir fermandı, padişah fermanı idi, sonunda ben de bu yaptığımın sırlı manasını 
anladım. İçimde hapis kaldın, ben bunu yapmakla görevli idim. Fakat şimdi sana bir zarar gelmeden 
bu iş bittiği için çok mutluyum, sana bunu reva görenlerin hepsi denizde boğulacak, kaybolacak, yol 
bulamayacak, subhan olan hakkın gazabı ile helak olacaklar.”

Bu sözleri duyan şeyh çok üzüldü. Dedi ki: 



264

Edeb Erkan

“Ey kerem sahibi Allah’ım, senin keremin yücedir, bunca Müslüman günlerdir benim yüzümden perişan, 
bu asi kul onlara sebep oldu. Girdaba düştüler. Ben bunu onlara reva göremem, sen lütfunla onları bu 
girdapta kurtar.” 

Ses şöyle seslendi: 

“Ey Ziyaeddîn, sana yaptıkları bunca kötülükten sonra onlara nasıl acıyabilirsin, nasıl bir merhametin 
var senin.” 

Şeyh şunu dedi ve ağlamaya başladı: 

“Ey kerim olan Allah’ım, senin rahmetin asilere de haktır. Kulların isyan etse de rahmet rüzgârlarını ve 
yağmurları onlardan esirgemezsin, bu fakir sebep oldu, isyanları sebebiyle onlara kıyma. Benim gibi 
aciz birinin duasına icabet et, ben kendi adıma büyük bir pişmanlık içindeyim, onların kaybolmasına 
ben sebep oldum.” 

Bir müddet sonra şeyhin kulağına bir ses geldi. Bu ses ona şunu söyledi: 

“Ey Ziyaeddîn, Allah senin duanı kabul etti. Onları kurtaracak, gemiyi karaya çıkaracak, deniz senin 
emrinde olacak.” 

Bu büyük zat şöyle dedi: 

“Ey deniz, Allah’ın hükmü ve fermanı ile dönmeyi burak, durul.”

Gemi girdaptan kurtulmuştu. Şeyh manevi âlemden elini uzatmış ve gemiyi sudan çekerek 
almıştı. Yolcular yarı baygın, can havlindeydi. Şeyhi görünce eline ayağına kapandı, özür ve taksirlerini 
sundular. Şeyh şöyle dedi: 

“Ey azizler, bu olanların sizle bir alakası yok, bu kadar acı çekmenize ben sebep oldum, eğer aranızda 
olmasaydım balina gelmeyecekti ve siz bu hallere düşmeyecektiniz.”

Hacılar yola devam etti. Su ve otun olmadığı bir çöle ulaştılar. Yine Şeyh’e iltica ederek ondan 
yardım istediler. Şeyh ellerini açıp onlar için dua etti. Onlar da duaya âmin dediler. O anda bir ses 
işitildi. Bu ses şöyle dedi: 

“Ey Ziyaeddîn, âsânı Musa gibi yere vur, Allah’ın iznin ile yerden bir çeşme akacak.” 

Şeyh âsâyı yere vurunca bir çeşme revan oldu. Müslümanlar bu çeşmeden içerek susuzluklarını 
giderdi. Bir kaç gün sonra Mekke’ye ulaştılar. İhram giyerek tavaf ettiler. Şeyh burada bir ses daha 
duydu. Bu ses kendisine şöyle dedi: 

“Ey Ziyaeddîn, buraya kadar zahmet edip gelmene gerek yoktu, ama gelmiş bulundun, şimdi hızlıca 
şehrine dön, zira Belh halkı seni bekler. Fazla süren kalmadı. Allah’ın kullarına gücün yettiğince tebliğ 
et. Ey Ziyaeddîn, bil ki burda bulunan insanların tavafı kabul olmadı. Zira bunlar sana zulüm etmişlerdi. 
Allah katında hacları makbul değil. Dön ve onlar için bağışlanma dile.”

Şeyh şöyle cevap verdi: 

“Ey rahim olan Allah’ım, senin rahmetin herkesin üzerindedir. Bu isyankâr hacıları dergâhında kabul et 
ve onları ümitsiz bırkama.” 

Buna karşılık ses şöyle dedi: 

“Ey Ziyaedddîn, bu zalim hacılar için kaçtır dua ediyorsun, kapıma geliyorsun! Bu sana revamıdır.”

Şeyh şöyle dedi: 

“Ey kerim olan Allah’ım, bunların hepsi sana tövbe edip yöneldiler, onları kabul et.” 

Şeyh hacılara döndü ve onlara dedi ki: 



265

Edeb Erkan

“Ey hacılar, tövbe eder yanlışınızı kabul edersen haccınız kabul olacak. Aksi takdirde hiç birinizin ibadeti 
kabul olmayacak.” 

Bunu duyan hacılar uyarıyı canla başla kabul etti ve hepsi Şeyh’in yanına gelerek pişmanlıklarını 
arz ettiler. Ondan af dilediler. O anda bir ses daha işitildi ve bu ses şöyle dedi: 

“Ey Ziyaeddîn, şefaatin sayesinde onların haccını kabul ettim.” 

Bu sesi herkes kulağıyla dumuştu. Hacılar mutlu oldu ve ülkelerine döndü. Sabah olunca şeyh 
memleketine dönmeye karar verdi. Daha yola adımını atar atmaz sefer başlamış oldu. O uzun yol iki 
günde sona ermişti. Şehir halkı Şeyh Ziyaeddîn Sarraf’ın döndüğü haberini alınca onu karşılamak için 
kentin dışında toplandı. Muazzam bir kalabalık olmuştu. Şeyin kerametlerine şahit olan Halk şöyle dedi: 

“Böyle yüce bir zatın şehre yürüyerek girmesi doğru değil, bu bizim ayıbımız olur, onu bir taht üzerinde 
şehre sokmalıyız.”

Şeyhi tahta oturttular. Tahtırevanın zincirlerini de kendilerine bağladılar. Bir zamanlar şeyhi 
reddeden şehir halkı, şimdi onu zincirlerle kendilerine bağladıkları tahtırevan üzerinde kente dâhil 
ediyorlardı (Tezkire, 1998, ss. 218-220). 

2.16. Şeyh Nizâmeddîn Halife

Nizâmeddîn Halife kaddesallâhü sırrahu’l-azîz Allah’ın sevgili kuluydu. Şeyhu’l Meşâyihin 
halifelerindendi. Kutup mertebesine ulaşmıştı. Bir gün şeyh ibadetle meşgulken kulağına bir ses geldi 
ve ses ona şöyle dedi: 

“Ey Nizâmeddîn, kutbiyet mertebesine ulaşan birinin şeyhlik seccadesinde oturduğunu hiç duydun mu? 
Kutbiyyet mertebesi dervişliğin kemal mertebesidir, bunu bil. Bu mertebe sayesinde kişi kusursuz bir 
satıha ulaşır. Şimdi sen de Mekke’ye gidecek, zâhir âlemde hac yapacaksın. Her ne kadar manevi 
âlemde her gün tavaf yapsan da yetmez, fiilen de hacca gitmen gerekir.” 

Bu ses üzere şeyh Mekke’ye yönelir. Hiçbir yol hazırlığı yapmamıştı. Dervişler, şeyhe şöyle 
dedi: 

“Ey muhterem, bu uzun yola nasıl azıksız ve bineksiz çıkarsın?” 

Şeyh gülümsedi ve başını sallayarak cevap verdi: 

“Ey itikatsızlar, yoksa sizin Rezzak olan Allah’ın kâmil kudretinden haberiniz yok mudur? Yoksa siz 
münkir misiniz ki azık ve binek derdi çekiyorsunuz? Derviş odur ki böyle düşüncelere kapılmaya, 
Allah’ın Rezzak ismini bile, ona göre hareket ede. Dünya üzerinde hiçbir ot yoktur ki boşa gitsin, hiçbir 
yeşil yaprak yoktur ki onu yiyecek hayvan belli olmasın, hiçbir yağmur damlası yoktur ki bir kula nasip 
olmasın. Peki, o halde neden endişe edersiniz.” 

Bu sözü söyledi ve yola koyuldu. Aynı gün gökyüzünden bir sofra indi. Hazreti Şeyh’in önünde 
kuruldu. Dervişler sofrada çeşit çeşit yemeğin olduğunu gördüler. Daha önce bu yemeklerin hiçbirini 
görmemişlerdi. Hazreti Şeyh elini kaldırdı ve dua etti. Dervişler yemekten doyasıya yediler. Bundan 
sonra birden sofra ortadan kayboluverdi. Dervişler şeyhi eleştirdikleri için pişman oldu, özür dilediler. 
Şeyh onlara şunu söyledi: 

“Ey dervişler, Allah’a inancınızı doğru belirleyin ta ki maksudunuza eresiniz.” 

Bu minvalde her gece sofra açılıyordu. Mekke’ye ulaşana kadar dervişler bu sofradan yediler. 
Bineklerine gelince; her gün şeyhin yanına aslan ve kaplanlar geliyor, dervişler bu hayvanların 
sırtına biniyordu. Geceleri hayvanlar kayboluyordu. Üç gün bu şekilde yol gittiler. Sonunda dervişler 
dayanamayarak şeyhe şöyle dediler: 

“Ey ulu kişi, senden bir ricamız var. Artık bu hayvanları sal, gelmesinler, yürüyerek gidelim. Kâbe’ye 
yürüyerek gitmenin sevabını çoktur.” 



266

Edeb Erkan

Şeyh şöyle dedi:

“Aklınız başınıza geldi mi?.”

Hayvanlara izin verdi. O günden itibaren vahşi hayvanlar bir daha gelmedi. Sonunda Mekke’ye 
ulaştılar. Tavaf ettiler. Şeyh altı şavt yaptı. Ardından canını Allah’a teslim etti. Dervişler onun mübarek 
na’şını Medine’ye götürüp Baki Kabirstanlığı’na defnettiler (Tezkire, 1998, ss. 243-244).

2.17. Şeyh Yesîr İstanbulî

Şeyh Yesîr kaddesallâhü sırrahu’l-azîz bâtını basiretle görebilen, muzaffer tarike derman olan, 
Allah’ın mahsus kulu, melik-i kadir-i mahzusu, her biçâre ve fakirin munisi, zorlukları kolaylaştıran, 
zamane üftâdelerinden biriydi. Emir ve vezirlerin müdebbiri, nurlu kalplerin piri, zamanın şeyhi, 
asrın kutbu, dönemin biriciğiyidi. Şeyh Yesîr İstanbul doğumluydu. İstanbul diyarının ayanlarındandı. 
Babası Hacı Murtaza idi. Kendisi İstanbul kadılığına mensup bir kadıydı. Davalar konusunda oldukça 
mahirdi. Bu sebeple “adil” lakabı ile tanınırdı. Şeyh babasından izin almak, İstanbul’dan ayrılarak 
hacca gitmek istemişti. Babasına şöyle dedi: 

“Ey babacığım bana Kâbe’yi tavaf etme çağrısı ilham oldu. Sen hayatta iken bu çağrı geldi. Korkarım yarın 
sen ahirete göç ettiğinde bütün işler benim boynuma kalacak. O zaman zâhiren hacca gidemeyeceğim. 
Şimdi zaman varken izin ver de çabucak gidip geleyim. 

Pederi bu isteği onaylamadı ve ona şöyle cevap verdi: 

“Ey oğlum, ben yaşlandım, annen de artık yaşlı bir kadın. Bu durumda bizi nereye koyup da gideceksin? 
Senden başka oğlumuz yok!” 

Hâce Yesîr babasına şöyle dedi: 

“Ey baba, ben gitsem de sizi yaratan Allah var! Sen ne dersen de, ne istersen onu yap. Sizden 
uzaktayken de hizmetinizde bulunabilirim, nerede olursa olsun bir gün çıkar yanınıza gelirim. Ama bana 
izin vermezsen size yakın olsam da Allah hizmet etmeği nasip etmeyebilir, varlığım faydasız olabilir. 
Lütuf et, hoşnutlukla izin ver de gideyim. Allah’ın evine hizmet edeyim, bu benim son sözümdür, hemen 
yola çıkmak istiyorum. Ne zaman döneceğimi ise Allah bilir.” 

Onun bu kararlılığını gören kadı Murtaza çaresiz, istemeyerek izin verdi. Fakat oğluna şöyle 
dedi: 

“Ey oğlum, bil ki çaresizlik içinde sana izni veriyorum. Çabucak gidip gelmezsen senden asla razı 
olmayacağım. Artık o iman ettiğimiz ve tasdik ettiğimiz kıyamet günü ne olacağını sen düşün, o gün 
seni affetmeyeceğim. Hemen dönmezsen eğer kıyamet günü gelir elime eteğime yapışırsın. Şimdi git, 
seni Allah’a emanet ettim. Bu arada yol hazırlığını tam yap ki yolda herhangi bir sıkıntıya düşmeyesin.” 

Hâce Yesîr şöyle dedi: 

“Ey baba, Hak Teâlâ yolu bana kolaylaştıracaktır, ümit edilir ki oğluna zorluğu reva görmeyecektir.” 

Bir parça ekmeği koltuğunun altına koyarak yola revan oldu. Şehrin kapılarından birine ulaştı. 
Gördü ki burada bir âmâ oturmuş, şey’en lillah dileniyor. Koltuk altına koyduğu ekmeği hemen çıkardı 
ve ona verdi. Bu davranışından hemen sonra birden kendisini sahilde buldu. Şehrin kalabalığından 
uzaklaşmıştı. Abdest alarak iki rekât şükür namazı kıldı. Başını secdeye koydu ve dedi ki: 

“Ya ilahi, zor işlerimi kolaylaştırdın, bundan sonraki zorluklarıma da ümit ver!” 

Bu münacatı etti. Ve yola revan oldu (Tezkire, 1998, ss. 254-256).
İki gün yol gitmişti. Bu sürede yanına bir tilki gelmiş, aralarında dostluk oluşmuştur. Hâce Yesîr 

tilki ile beş gün yolculuk yaptı. Altıncı güne geldiğinde yolu kaybetti. İki gün boyunca yol iz bilmeden 
hareket etti. Sonunda açlıktan takati kesildi. Namaza durduğu sırada kendini bir dağın başında 
buludu. Burada Allah’a yalvarmaya başladı. Birden bire bir mağara gördü. Mağarada ateş yanıyordu. 



267

Edeb Erkan

Çok sevindi. Büyük bir sevinçle mağaraya koştu. Kapıya ulaştı. İçerde altı dervişin oturduğunu, 
bunların hakka ibadetle meşgul olduklarını gördü. İçeri girerek onlara selam verdi. Dervişler onun 
selamını aldılar. Başka bir şey sormadılar. Bir müddet böylece geçti. İftar zamanı gelmişti. Sünnet-i 
seniyye üzere birlikte iftar ettiler. Bu esnada üzerlerine gayb âleminden bir havani/sofra indirildi. 
Bu sofradan yiyerek açlıklarını giderdiler. Hâce Yesîr de açlığını gidermişti. Ardından havan ortadan 
kalktı. Akabinde dervişler kendisine şöyle sordu: 

“Ey misafir, nereden gelir nereye gidersin, burada durma sebebin nedir?” 

Hâce Yesîr: 

“Bu soruyu neden ilk geldiğimde bana sormadınız da şimdi soruyorsunuz?” 

Dervişler şöyle dedi: 

“Dervişliğin adabı budur da ondan sormadık, önce selam, sonra taam, sonra kelam!” 

Bunun üzerine Şeyh şöyle dedi: 

“Ey dervişler, İstanbul’dan gelen bir yolcuyum, Mekke’ye sefer eyliyorum. Size yakın bir yerde yolumu 
kaybettim. Bu koskoca çölde kaybolduğumu anladım. Ama bu kayboluşun hikmeti siz Allah dostlarını 
burada bulmak ve sizleri tanımakmış.” 

Dervişlerden biri şöyle dedi: 

“Ey derviş, senin buraya gelmenin hikmeti bizleri bulman değildi. Yolunun kaybetmenin asıl sırrı o 
çıktığın dağda saklı. O dağ bir zamanlar Allah’a yalvarmış, münacatta bulunmuştu. Bundan 400 yıl önce 
Allah Teâlâ’ya: Ey Allah’ım, ne ola lütfunla bana senin dostlarından birinin göndersen de yamaçlarımda 
gezse dolaşsa, ben de onun mübarek kademi ile müşerref olsam, onun feyzinden nasiplensem. 
Beni yarattığın günden beri bu arzuma ulaşamadım, bana şimdi lütfetmezsen bu arzumda da çaresiz 
kalacağım demişti. İşte senin gelişinle onun bu isteği ahirete kalmamış oldu. Hak Teâlâ’nın bu yolda 
kaybolmana sebep olan hikmeti, dağın bu arzusu idi. Allah lütfu ve keremi ile sana yolu kaybettirdi, seni 
bu dağ üzerinde gezdirdi ve dağı mübarek kademinle müşerref kıldı” (Tezkire, 1998, s. 256).

Hâce Yesîr bu sözü işitince kendi kendine şöyle dedi: 

“Ey Yesîr, bunlar ne kutlu insanlar ki varlıkların dört yüz yıl önceki dualarından haberdarlar. Bu zatların 
yanında kalmalı, bu adamlar kendilerine kölelik yapılacak insanlar.”

İçinden bunları geçirirken gayb âleminden onların yanında kalması gerektiğine dair bir işaret 
geldi. Bir ses kendisine günde birkaç defa bunlara hizmet etmesini, burada kalıp mabuda ibadette 
kıyam etmesini söylüyordu. Hâce Yesîr kısa bir zaman bu dervişlerle kaldı. Dervişler bu yüce zata 
sık sık danışıyor, ondan kendilerine yardım etmesini istiyorlardı. Böylece şeyh dervişlerin çözemediği 
birçok müşkülü bertaraf etmiş, onlar da rahata ermişlerdir. Bir müddet sonra kendisine Şeyh Yesîr 
diye hitap etmeye başlamışlardır. Bir gün Şeyh Yesîr dervişlere dönerek şöyle dedi: 

“Ey yaran, ne zamana kadar bu mağarada mahpus kalacaksınız böyle? Gelin birlikte Mekke’ye gidelim 
Kâbe’yi tavaf edelim. Hem dervişliğin özünde sefer eylemek vardır. Sefer etmek oturmaktan daha çok 
tavsiye edilir. Zira sefer zamanı veli evliyaya, mürit de şeyhlere hizmet eder. Seferden kasıl şeyhin ve 
evliyanın dervişe müşrif olmasıdır, yani onun bizzat takip etmesidir. Bu ise bazı saklı hallerin aşikâr 
olmasına sebep olur. Böylece kapalı bazı hususlar gözler önüne serilir. Bunun dışında derviş sefer 
eylediği sırada bazı ilginç durumlar ortaya çıkar, derviş acayip bazı olaylara şahitlik eder. Kâinattaki 
gariplikler yaratandan yaratılana geçer. İnsan zandan kurtulur ve yakin bilgisine ulaşır. Cehaletten 
kurtulur, kendini ilim üzere bulur. Bütün bunlar ise itikadın sağlamlaşmasına sebep olur. Böylece insanın 
içine ihlas yerleşir. Zaten dervişin asıl işi de ihlasa ulaşmaktır. Bunun dışında sefer eylemek insana 
dert veren, içini yakan bazı şeyleri tecrübe etmesine yarar. Dervişliğin mayasında ise dert çekmek 
ve yanmak vardır. Seferde çekeceği dert ve sıkıntılar onun maksadına ulaşmasına vesile olur. İnsanı 
kendi zindanından dışarı çıkarır ve üzerindeki tüm kötü duygu ve düşünceleri, melaneti ortadan kaldırır” 
(Tezkire, 1998, s. 257). 



268

Edeb Erkan

Dervişler bu sözlere bir müddet kulak kabarttı. Fakat hiçbir tepki göstermediler. Bu büyük 
zatın nasihatini dinlemediler. Bunun üzerine Hâce Yesîr yerinden kalktı ve onları ardından bırakarak 
tek başına yola devam etti. Yolda ansızın önüne bir aslan çıktı. Hâce Yesîr korkmuştu. Geriye doğru 
bir adım attı. O anda aslan dile gelerek şöyle dedi: 

“Ey veliyullah, korkma, ben sana yardım etmeye geldim, gel de sırtıma bin.” 

Büyük zat kelama ihtiyaç olmadan kulağına gelen bu sesi duyunca çok mutlu oldu. Aslanın 
yanına gitti ve onun sırtına bindi. Yeniden yola revan oldu. Yedi gün ve yedi gece yol gitti. Sekizinci 
gün hac kafilesine ulaştı. Aslan buradan sonra kendisinden ayrıldı. Şeyh hac kafilesine karışmıştı. 
Kafiledeki hacılarla beraber deniz kenarına ulaştı. Hacıların tamamı istisnasız hepsi gemiye bindiler. 
Hazreti Şeyh kendisine mukayyet olamadı ve başladı deniz üzerinde yürümeye. Suyun üstünde 
gidiyordu. Fakat suda mübarek ayak izleri zâhir olmuyordu. Son sürat gitti, iz bırakmıyordu. Böyle 
böyle gözden kayboldu. Gözlerini açıp kapayıncaya kadar deniz üstünde seyahatini tamamlamıştı. 
Şeyh kendini karada buldu. Birazcık oturup soluklandı. Ne tarafa dönse her yer çöldü. Bir müddet 
sonra insanların merakla kendine doğru geldiğini gördü. Birden bire önünde aksakallılardan oluşan 
bir topluluk peyda oldu. Ona: 

“Ey genç, nereden geliyorsun ve nereye gidiyorsun? Tek başına bu çölde ne yapıyorsun diye sordular.”

Şeyh şöyle dedi: 

“Ey azizler, Rum’dan geliyorum ve Mekke’ye gidiyorum. İçinde bulunduğum kafileyi geride bıraktım. 
Onlara döneceğimi söyledim ve kendilerinden beni beklemelerini istedim.”

Aksakallı adamlar şöyle sordular: 

“Denizden buraya ulaşman ne kadar sürdü, neden onlardan ayrıldın” (Tezkire, 1998, s. 258).

Şeyh şöyle dedi: 

“Daha bu gün yola çıktım, deniz kenarına geldim ve sahilde onlardan ayrıldım.” 

Şeyhin bu sözlerini duyan adamlar gülmeye başladı. Şeyh şöyle dedi: 

“Neden gülüyorsunuz? Burada gülünecek bir şey yok.” 

İçlerinden biri şöyle dedi: 

“Ey genç, bu söylediğin sözden daha muzip bir şey şimdiye kadar işitmedik! Üç ay süren deniz 
yolculuğunu bir günde kat ettiğini söylüyorsun! Denizi nasıl bir günde geçebilirsin? Onu bırak gelmiş, 
sefer arkadaşlarının ulaşıp ulaşmadıklarını bize soruyorsun! Onlar ancak kırk gün ya da elli gün sonra 
buraya ulaşabilir. O da Allah yardım ederse ve muhalif bir rüzgâra rastlalarsa! Eğer muhalif rüzgâr 
gelmezse üç ay deryada kalırlar.” 

Bu yüce zat söylenenleri duyunca şöyle dedi: 

“Öyle mi? O halde ben Allah’u Teâlâ’nın lütfu ile buraya ulaştım, bu zorluğu geçmeği bana o nasip etti.” 

Aksakallılar şöyle dedi: 

“Ey genç, ne duruyorsun hadi kalk ve yoluna devam et, menzile ulaş dediler. Şeyh: Ey azizler, yolu 
bilmiyorum, rehbersiz nasıl gideyim. Ey genç, kıyısı olmayan sonsuz denizi geçip geldiğin gibi rehbersiz 
de yola çıkabilirsin, tak başına da olsan, içinde korkular da olsa davran, hareket et, biz de seninle 
geleceğiz.” 

Şeyh şöyle dedi: 

“Ne güzel.” 



269

Edeb Erkan

Kalktı ve yola koyuldu. Şeyh bir müddet yola devam etti. Arkasına dönüp baktığında 
aksakallıların biri hariç hepsinin geri döndüğünü gördü. Şeyh bu zata şöyle dedi: 

“Ey yüce kişi, bunlar niye döndüler dedi. O zat: Bunlar aslında bana eşlik etmek için gelmişlerdi. Tek 
hedefleri beni sana ulaştırmaktı. Sana ulaştığım gibi görevleri bitti ve geri döndüler.” 

Şeyh şöyle dedi: 

“Ey yüce zat, sen kimsin, bana söyle! Onlar kimdi? Bana anlat! Ancak o zaman seninle yola devam 
ederim dedi. Ulu zat: İşimize karışma, kalk ve yola koyul.” 

Hâce Yesîr şöyle dedi: 

“Ey aziz, ben bilmediğim insanla yola çıkmam. Ona da uymam.” 

Bunu duyunca aksakallı durdu ve şöyle dedi: 

“Ey oğul, ben Hızır’ım, geri dönenler de gayb adamlarıydı.” 

Şeyh bunu duyar duymaz Hızır aleyhisselam’ın ayağına kapandı. Salavat getirdi. Secdeye 
gitti ve ağlamaya başladı ve şöyle dedi: 

“Ey Babullah, Ey rehber, yıllardır seni görmek için yanıp tutuşuyordum. Elhamdülillah, bu gün gönlümün 
isteğine ulaştım dedi. Hızır Hâce: Ey oğlum, ben de senin bu özlemini bildiğim için geldim.” 

Bu cümleyi söyler söylemez şeyhin elinden tuttu ve yola revan oldular. Şeyh ve Hızır birbirlerine 
yoldaş oldular. Sabah namazında Mekke’ye ulaştılar. Kâbe’yle şereflendiler. Hızır aleyhissaelam 
şeyhe tavaf etmeyi öğretti ve diğer hac menasiklerini talim ettirdi. Tavaf bitince hazreti Hâce Hızır 
şöyle dedi: 

“Ey Yesîr, beni görmek en büyük arzundu, işte gördün. Şimdi de icazet almaya gitmelisin. Ben artık 
dönüyorum ve seni Allah’a emanet ediyorum.” 

Hızır aleyhisselam bunu der demez gayb âlemine karıştı. Hz. Şeyh Yesîr böylece ondan ayrıldı 
(Tezkire, 1998, ss. 259-260).

Bu olaydan birkaç gün geçmişti. Her gün üç kere Kâbe’yi tavafa gidiyordu. Fakat kendine 
icazetle alakalı hiçbir işaret gelmiyordu. Sonunda böyle bir işaret beklemekten vazgeçti. Kâbe’ye 
komşu olmayı, cârullah olmayı seçti. Yedi yıl boyunca Kâbe’ye hizmet etti. Yüzünü mukaddes 
Kâbe toprağına sürdü. Bu süre zarfında da ferrâşlık görevini icra etti. Kâbe’nin yakınlığında yatıp 
kalkıyordu. Sıkıntılıydı. Ne gecesi vardı ne gündüzü. Geceleri uyuyamıyordu. Gündüzse hiç huzuru 
yoktu. Kâbe’ye yüzünü dönmüş halde günlerini geçiriyordu. Çok uzun zaman olmuştu. Buna rağmen 
gayptan hiç bir işaret gelmiyordu. Oysa bundan önce kendisine ne çok sır aşikâr olmuştu. Bu defa ise 
hiçbir gelmiyordu. Çok üzgündü. Her gün ağlıyor ve şöyle diyordu:

“Ne kadar talihsizim diyerek dövünüyordu. Yıllardır ferraşlık yapıyorum, ama hiçbir sır bana aşikâr 
olmuyor.” 

Daha önce yaşadıklarının şeytani olup olmadığını sorgulamaya başlamıştı: 

“Cinler miydi yoksa onu kandıran? Hiçbir iş yapmadan oturan, zahmet çekmeyen. Niceleri vardı da en 
basit hallerde bile hakkın inayetine mazhar oluyor, maksuduna ulaşıyordu. Oysa kendisine hiçbir şey 
ayan olmuyordu? Neden? Çok garipti, bahtı bir türlü yaver gitmiyordu. Sanki o böyle nimetlere mazhar 
ve münasip görülmüyordu. Evet dervişliğin maksadı sadece mükaşefe değildi ama yine de beklenti 
içindeydi.” 

Şeyh bu düşüncelere gark olmuşken kulağına gayptan sesler geldi. Bir ses ona şöyle dedi: 

“Ey Yesîr, Lübnan dağlarına git ve orada bir süre kal. Buradan da Tell Kutbiye köyüne git. Burada iki gün 
kal. Bundan yola çık ve başka bir meskene yol al. Burası Veysel Karanî mezarlığıdır diyordu. Ses: İşin 
bitinceye, maksadına erinceye kadar orada kal.” 



270

Edeb Erkan

Kulağına gelen bu ses onu pişman etmiş, daha önce duyduğu şüphelere karşı utanma hissi 
vermişti. Söylediklerinden büyük kırgınlık duydu. Ve kendi kendine şöyle dedi: 

“Ey Yesîr, bil ki sana nasip olan nimetten yüz çevirerek saadetten mahrum oldun, bu yolculuk sana hiç 
fayda sağlamadı. Kalk ve bu sefer artık yola çık! Bari bu saadetten mahrum olma.” 

Çaresizce yerinden kalktı ve yola düştü. Bir müddet sonra Şam’a ulaştı. Üç gün Şam’da kaldı. 
Oradan Lübnan dağlarına müteveccih oldu. Hüdavend’in inayeti ile kısa sürede Lübnan’a ulaştı. 
Burada yatan tarikat kutuplarının türbelerini ziyaret etti. Mezarlarını tavaf etti. Kutupların ruhların 
andı ve onları yüceltti. Mutlu bir şekilde oradan ayrıldı. Burada kutupların aziz ruhlarından kendisine 
yardım etmeleri için istimdat etti (Tezkire, 1998, ss. 263-265).

2.18. Şeyh Abdurrahman Tabîb

Hazreti Şeyh Abdurrahman Tabîb kaddesallâhü sırrahu’l-azîz hekimdi. Tedavi etmediği hasta 
yoktu. Tıp ilmiyle alakalı dersler veriyordu. Çok zengindi. Fakir fukayı nafakaya bağlamıştı. Bir gece 
evindeki hazine dairesinde yangın çıktı. Bu yangında her şeyini kaybetti. Bu olaydan sonra bir gece 
rüyasında peygamberi gördü. Hidayete erdi. Zâhiri hayattan el etek çekti. Yangından kalan mallarını 
yoksullara dağıttı. Neyi varsa fakirlere yağmalattırdı. Siyah bir hırka ve yün bir külah dışında hiçbir 
şeyi kalmadı. Elinde bir asa aldı ve Mekke’nin yolunu tuttu. Birden aklına Hâce Kıyameddîn geldi. 
Kendisi o dönemin kutbu idi. Mekke’ye gitmeden önce onun görmeye ve onun duasını alarak izin 
almaya gitt. Hâce, Abdurrahman’ın geldiğini uzaktan görünce hizmetçisine şöyle dedi: 

“Abdurrahman Tabîb geliyor, hazırlan.” 

Şeyh Abdurrahman gelince hizmetçisi onu şanına layık bir şekilde karşıladı. Hâce onunla 
musafahalaştı. Abdurrahman başından geçenleri bir bir anlattı. Hâce Kıyameddîn anlattıklarından 
sonra onun rüyası hakkında yorum yaptı, ardından ona yolculuğunu sordu: 

“Ey Adurrahman, senin gördüğün rüya salih bir rüya idi. Olanda hayır vardır. Rüyanı iyiye yor! Böyle yola 
çıkmış nereye gidiyorsun?.” 

Abdurrahman şu cevabı verdi: 

“Mekke ve Medine’ye gidiyorum.” 

Hâce şöyle dedi: 

“Doğru bir karar vermişsin, seferin mübarek olsun, fakat birkaç gün burda kal da birbirimizi görelim, 
önümüzde daha uzun yıllar var, hemşerim gelmiş onu bırakmak istemem.” 

Abdurrahan orada iki yıl kaldı. Bu müddet zarfından Hâce’nin hizmetinde bulundu. Seyrullah 
mertebesine nail oldu. Seyr-i fillah oldu. Hâce Kıyameddîn bir zaman sonra kendisine izin verdi ve 
ona şöyle dedi: 

“Artık gidebilirsin, ilk gelişinde seni bırakmamamın sebebi burada biraz kalarak yolun zorluklarına 
tahammül gücü kazanmandı. Nefsini terbiye edip yetişmendi. Yetişmen ve yola dayanıklı olmandı. Artık 
murad hâsıl oldu, yol iz bilen biri haline geldin. İnsaları tanıdın, gidebilirsin.” 

Şeyh Abdullah bunun üzerine Mekke’ye gitti. Burada yedi yıl iki ay kaldı. Giderken yolda başına 
türlü türlü belalar geldi. Bunlardan biri dokuz ay bir tahta parçasına asılı kalarak denizde kalması 
idi. Gemisi batmıştı. Uğursuz bir fasık yüzünden onca zaman suda kalmıştı. Sonunda bu beladan 
sağsalim kurtulmuş, sahile ulaşmıştı. Bunun dışında da başına birçok bela gelmiş, yol üstünde bir 
kuyuyu düşmüş, iki yıl dört ay kuyuda kalmış, Hak teala şeyhin pak nesli hürmetine onu kurtarmıştı. 
Oradan geçen bir yolcu şeyhi kuyudan çıkarmış sonra da şehre ulaştırmıştı. İki gün bu şehirde kalan 
şeyh üçüncü gün bir hırsızlık olayında itham edilmiş ve bir yıl zindanda maphus kalmıştı. Fakat her 
zaman ve her halukarda Allah’a şükretmiş, isyan etmemişti. Bu zor zamanlarından birinde kulağına 
bir ses gelmişti. Ses ona şöyle dedi: 



271

Edeb Erkan

“Ey Abdurrahman, çektiğin bu sıkıntı ve cefaların sebebini biliyor musun? Bunlar senin yediğin 
haramlardan kurtulman içindi, bedenindeki pis deri ve kemiklerin arınması içindi. Yolda Hâce 
Kıyameddîn’in yüksek terbiyesi ile şifalandın. O seni bu tür belalarla ıslah etti. Ta ki Beytullah’a müstahak 
olasın, zire bu kirli bedeninle oraya gitmek haramdı. Bu yüzden başına gelenlere sabret.” 

Şeyh Mekke’ye yetişmiş, yedi yıl iki ay Mekke’de kalmıştı. Burada yaptığı beşinci şavtın 
ardında kendisine işaret olunmuş, beşaret ulaşmıştı. Gelen ses ona şöyle dedi: 

“Ey Abdurrahman, hoş geldin, çok meşakkatler ve zorluklara düçar oldun, bu günden sonra otuz yıl 
boyunca Mekke’de kalacaksın. Bu otuz yıl bundan önce geçirdiği otuz yıla kefaret olacaktır. Otuz hac 
yerine getireceksin. Üçyüz defa umre yapacaksın.” 

Bunu duyan şeyh çok mutlu olmuş ve emredildiği gibi otuz yıl burada kalmıştı (Tezkire, 1998, 
ss. 266-267).

Şeyh Medine’ye döndü. Hazreti Nebi’nin makamını tavaf etti. Burada da kendisine işaret oldu 
ve beşaret geldi. (Tezkire, 1998, ss. 259-260). Gelen ses onun yirmi yıl Medine’de kalmasını istiyordu. 
Bu zamanı hadis öğrenerek geçirdi. On iki bin hadis ezberledi. Ardından kendisine mana âleminden 
bir ses geldi. Bu ses onun Horasan’a gitmesini söylüyordu. Burada ders verecek ve halka hadis ilmi 
öğretecekti. Kalan ömrünü de burada geçirecekti. Emri peygamberden almıştı. Horasan’a gitti. Şeyh 
gelmeden bir ay önce Horasan’a haber gitmiş ve halka duyrulmuştu. Bir pazartesi günüydü. Tüm halk 
onu karşılamaya şehir dışına gelmiş, büyük bir hürmet ve coşku ile onu karşılamıştı. Hâce, üçyüz 
kişilik bir derviş heyeti ile şehre giriş yapmıştı. Cuma günü namazdan sonra vaazda bulunmuş ve bu 
konuşmanın etkisiyle Müslümanlar hıçkırıklara boğulmuştu. Şeyh, Hâce Kıyemeddîn’in asitanesini 
ziyaret etmişti. Bu sırada Hâce Kıyameddîn kendisine sitem etmiş, çok önce şehre gelmesine rağmen 
daha yeni kendisini ziyarete gelmesinden ötürü Abdullah’ı sorguya çekilmişti. Şeyhi yine de onu 
affetmiş, kendisine “hoş geldin” demişti. Onun bu hoş geldin sesini orada bulunan tüm halk kulakları 
ile duymuştu. Bu kerametten etkilenen halk, bir süre sonra ona mürit olmuştu. Şeyh Abdullah, bu 
olaydan sonra şeyhlik mertebesine yükselmiş, posta oturmuş ve yedi yıl Horasan’da kalmıştı (Tezkire, 
1998, s. 268).

Bir gün kendisine işaret olmuş ve beşaret ulaşmıştı. Gaipten gelen ses ona şöye dedi: 

“Ey Abdürrahman, artık vakit doldu. Bize dönmelisin.” 

Peygamberin bu işareti ile Mekke’ye dönmek için yola koyulmuştu. Yanında yetmiş dervişi 
vardı. Şehir halkı iki günlük yere kadar onları uğurlamıştı. Şeyh, halkın ikinci menzile kadar gelmelerine 
izin vermişti. Burada onlara nasihat ederek evlerine göndermişti. Üç ay boyunca yol almışlardı. Bu 
yolu göz açıp kapayıncaya kadar geçebileceklerse de bunu yapmamışlardı. Seferin meşakkatini 
çekmeyi ganimet bilmişlerdi. Büyük sıkıntı ve yorgunluk sonrasında Mekke’ye ulaşmışlardı. Halk 
onları karşılamaya gelmişti. Şeyh dervişleri ile birlikte tavafa gitmiş, umre yapmış, akşam da evine 
dönmüştü. Gece has tavaf için evinden ayrılmış, o esnada kulağına bir ses gelmişti. Bu ses ona şöyle 
diyordu: 

“Ey Abdürrahman, seni buraya mahsus bir iş için çağırdık. Burada bir müddet kalacaksın.” 

Şeyh: 

“Ne kadar daha burada kalmam gerekiyor?” 

Ses ona şu cevabı verdi: 

“Bir yıl daha, vaktin daraldı.” 

Şeyh kendi kendine şöyle dedi: 

“Çok uzun bir ömür yaşadım. Hâsılı hiçbir şey yapamadım. Ancak günahlarımı çoğalttım. Allah’a layık 
bir ibadetim ve itaatim yok. Kim bilir ne kadar daha meşakkatte olacağım, ne zamana kadar bu halde 
devam edeceğim.” 



272

Edeb Erkan

Ses ona şöyle dedi: 

“Kısa bir zaman sonra rahata kavuşacaksın, Ey Abdurrahman, ecelin geldi mi gelecek, ölüm vaktin ne 
öne alınır, ne de geriye çekilir. Çektiğin tüm bu sıkıntılar kutbiyet mertebesine ulaşman içindi. Mahsus 
bir mertebe içindi. Dikkat et, akıllı ol, bu son yılda kutbiyet mertebesine varacaksın.” 

Bunu duyan şeyh ziyadesiyle memnun oldu. O yılın bitiminde kendisine vad edilmiş kutupluk 
mertebesine ulaştı. Yetmiş iki dervişi ile birlikte Mekke’de bir yıl daha kaldı. Dervişlerinin manevi eğitimi 
ile bizzat ilgilendi. Onları kemale ulaştırdı. Yarenleri içinde iki kişiyi kutbiyet mertebesine hazırladı. 
Ondan sonra da müritlerine vatana dönmeleri için ruhsat verdi. Dervişler buna itiraz ederek şöyle dedi: 

“Ey yüce zat, buraya dönmek için gelmedik, senin yanında kalmak için geldik, son günlerinde seni yalnız 
bırakmayacağız, Rabbimiz bize senin mübarek na’şını taşmayı nasip etsin, seni alacak ve memlekete 
götüreceğiz. Sen bizim şerefimiz ve baştacımızsın, ne zaman yola çıkmamızı istersin?.” 

Şeyh onların bu sözüne çok sevindi. İsabetli bir karar verdiklerini söyledi. Beş gün geçti. Şeyh 
gitme vakti yaklaşınca dervişlerini yanına çağıdır ve onlara şöyle dedi: 

“Bu gün dosta kavuşacağım gündür, perde kaldırıldı.” 

Dervişler bunu duyunca ağlamaya başladı. Şeyh onlara şöyle dedi: 

“Ağlamayın, tabutum sizi nereye götürürse, nerede durusa beni orada defnedin.”

Bunu der demez ruhunu teslim etti (Tezkire, 1998, s. 269).
Dervişler en güzel elbiselerini giydi. Şeyhin vefat haberi Mekke halkına duyuruldu. Kentin 

tüm ayanı cenazede hazır bulundu. Mübarek naaş omuzlarda taşınarak Safa ve Merve arasında 
gezdirildi. Fakat tabut, Baki Kabirstanlığı’na doğru yönelmişti. Gitmiyordu, deta oraya doğru uçuyordu. 
Herkes şeyhin Medine’de peygambere yakın bir yerde gömülmek istediğini anlamıştı. Dervişler kendi 
kendine giden tabutun arkasında yedi gün yedi gece yol aldı. Kutbiyete ulaştırdığı o iki kişi Medine’ye 
diğerlerinden daha çabuk ulaşmıştı. Medine halkı şeyhin kabrini kazdı ve şeyhi defnetti. Defin 
merasiminde herkes hazır bulundu. Burada yedi gün kalan dervişler, şehirden ayrılarak vatanlarına 
geri döndü. Uzun yıllar Şeyh’in kerametlerini anlattılar. Şeyh öldüğünde doksan yedi yaşındaydı 
(Tezkire, 1998, s. 271).

2.19. Şeyh Abbas

Şeyh Abbas kaddesallâhü sırrahu’l-azîz Hızır İlyas’ın yoldaşıydı. Kıyas kabul etmeyecek 
kadar cömertti. İnsanların en hayırlılarındandı. Asıl adı Şeyh ibn Abdullah Gıyas Attar’dı. Çok zengin 
birisiydi. Annesi güzellikte eşi olmayan bir kadındı. Babası vefat etmişti. Annesi yeniden evlenmeyi 
istemiyordu. Oğlu ise onun tekrar evlenmesi konusunda ısrar ediyordu. Annesine hizmet etmekten 
bir an olsun çekinmiyordu. Şeyh bir gün oturmuşken kulağına bir ses geldi ve ses ona şöyle diyordu: 

“Ey Abbas, ne zaman kadar böyle evinde uzlette kalacaksın. Vakit oturma vakti değil, kalk ve halkın 
arasına karış.” 

Bunu duyan şeyh halvetten çıktı ve halkın arasına karıştı. Annesi kulağına gelen sesin günü 
vefat etmiş, oğlu yarı gecede onu toprağa vermişti. Annesinin başına Kuran okumak için geldiğinde 
vâlidesinin ruhu bedeninden çıkmış karşısında oturmuş ona şöyle diyordu: 

“Ey oğlum, bu zamana kadar benim için kaldın. Allah lütfu ile seni anneye hürmet bağından kurtardı. 
Artık burada durmamalısın, bu senin zararına olur. Mekke’ye git. Medine’de peygamber toprağına yüz 
sür. Ta ki cesedindeki pisliklerden arınasın. Oturman seyrü sülüküne manidir. Böylece tertemiz olacak, 
pak kalacaksın.” 

Bu sesi işitince kendisini annesinden izin almış saydı. Hemen yola çıkarak Mekke’ye sefer 
eyledi. Manevi âlemde zaten her gün bir kere Mekke’ye sefer eyliyordu. Bu kez de zâhiri âlemde 
hacca gidecek, kafileye katılıp gerçek bir yolculuk yapacaktı (Tezkire, 1998, s. 308).



273

Edeb Erkan

Şeyh hacıların içinde gidiyordu. Ama kimse onun kim olduğunu bilmiyordu. Şeyh kendini sır 
gibi saklıyordu. Rum’a geldiğinde işler değişecekti. Zira Rum topraklarına girdiklerinde mana âleminde 
bir derviş onu her gün ziyaret etmeye başladı. Şeyh, zaman zaman bu görünmeyen dervişle sohbet 
ediyordu. Kafiledeki meraklı hacılardan bazıları bu durumu sezmiş ve Şeyhin büyük bir zat olduğunu 
anlamıştı. Rum sınırında bu derviş peyda olmuş, şeyhi karşılamaya gelmiş, yolcular şeyhin yol boyu 
sohbet ettiği adamı nihayet alenen görmüşlerdi. Derviş yanında şeyhi koruması için yüz elli muhafız 
getirmişti. Hacılar arasında dolaşıp şeyhin kim olduğunu haber vermişti. Yolcular birbirlerine şöyle 
dediler: 

“Ne kadar ilginç, bu adam bunca zamandır aramızda ama biz onun varlığından haberdar değildik. Çok 
garip, biz onu hiç göremedik”

Bunun üzerine gelen derviş şöyle dedi: 

“Ey yaran, biliniz ki devrişlerin kendi misaklarından haberleri bile yoktur, bu tür şeyler onlar için 
cüziyattır” (Tezkire, 1998, s. 310).

Derviş, şeyhten kendi adamlarına mürit olmasını istedi. Şeyh bu teklifi erteleyerek ona şöyle dedi: 

“Senin bu isteğini şimdilik gerçekleştiremeyeceğim. Eğer Allah’ın inayeti ile Mekke’ye gider de beraber 
dönersek, bu isteğine dair bir ruhsat, bir işaret gelirse o zaman onların müridi olurum. Buna bir mani 
kalmaz. O zaman senin dediğini yaparız.” 

Derviş, onun bu cevabını canı gönülden kabul etti ve onunla birlikte yola koyuldu. Günler hızla 
geçti ve nihayet sıkıntısız bir şekilde Mekke’ye ulaşıp tavaf yaptılar. Şeyh, beşinci şavtını bitirdiğinde 
kulağına bir ses geldi ve bu ses ona diyordu: 

“Ey Abbas, haccın kabul oldu. Sevinesin diye yanında tavaf eden ve sadece Allah rızasını gözeten 
yüzelli dervişin de haccı kabul oldu. Sen ayrıca geceleyin bir tavaf daha yap!” 

Şeyh bu haberle çok mutlu oldu. Ertesi akşam tek başına has tavafına gitti. Tavafı bitirdikten 
sonra hâcetinin kabulü için Allah’a yalvardı. O anda bir ses işitildi ve bu ses ona şöyle diyordu: 

“Ey Abbas, hâcetini kabul edeceğiz fakat bir şartla. Sen de bizim kulumuzun hâcetini kabul edeceksin.” 

Şeyh aciz bir sesle, niyaz dili ile Allah’a şöyle yakardı: 

“Ey yaradanım, ben yolda kalmış muhtaç bir kulum, onlara yolu göstermek dışında nasıl hâcetleri 
giderebilirir? Ben kim, hâcetleri yerine getirmek kim?” 

Şeyhin bu sözü üzerine şöyle dedi: 

“Ey Abbas, dünyayı dolaş, muhtaçlar çok, kulların sana ihtiyacı var.” 

Bu sözü duyun Şeyh sabahın yakın olduğunu gördü. Harem’den çıkmış zihni darmadağınık bir 
şekilde evine dönmüştü. Onun bu düşünceli hali dervişe malum olmuştu. Derviş dediğimiz zatın adı 
Şeyh Ebu Said Rumi’ydi. Şeyh’e selam verdi ve ona şöyle dedi: 

“Ey büyük zat, aldığın müjdeli haber mübarek olsun, bil ki ben de o muhtaçlardan biriyim, sana ihtiyacım 
var. Şeyh: Ebu Said, sen benim bu işle görevlendirilidiğimi nerden biliyorsun.” 

Derviş şöyle dedi: 

“Ey yüce kişi, sen münacatta bulunduğun zaman benim ruhum da senin yanındaydı. Birlikteydik, oradan 
duydum.” 

Bunun üzerine Şeyh onun baştan beri kendisinden istediği şeyi kabul etti. Yüz elli dervişin 
eğitimini üzerine aldı. Mekke’den döndü ve Medine’ye vardı. Peygamberin türbesini ziyaret etti. Daha 
sonra kendi ülkesine dönmek üzere yola çıktı ve Rum’a geldi. Bütün Rum’u baştanbaşa kat etti. Bu 
arada on iki bin kişiyi irşad etti. Buradan Ferğana’ya ulaştı. Şeyh’in en küçük müridi Baba Sadullah’tı. 



274

Edeb Erkan

Vatanına döndüğü sırada Bab-ı Maçin de Baba Sadullah’a nazar etti. Tayy-i arz mertebesine ulaştı. 
Baba Sadullah ne zaman bir müşkile düşse şeyhin nazarı ile sorun halloluyordu. Şeyh, kendi yerine 
Baba Sadullah’ı bıraktı. Onu şeyhlik mertebesine oturttu. Ondan mürit yetiştirmesini istedi. Baba 
Sadullah, kendisine tabi olanları eğitmeye devam etti. Şeyh ona şöyle dedi: 

“Ey Sadullah, Maçin Kapısı’nı sana havale ettim. Buraya gelen şanslı insanlar senin gözetiminde eğitim 
alacak.” 

Zamanla bu yüce zata Maçin’in kapısı manasında Bab-ı Maçin denmeye başlandı. Bu olaydan 
sonra Şeyh, Hoçand’e gitti. Semerkand yönünde ilererken kulağına bir ses geldi ve ses ona şöyle 
diyordu: 

“Ey Abbas, karargâhını Belh’te kur. Oraya git, orası da bu yüce yola girecek olanların beldesidir.” 

Bunun üzerine Şeyh yönünü değiştirdi. Dervişleri bu değişikliği anlamamış ona şöyle 
sormuşlardır: 

“Semerkand’a gitmeyi murad ederken sizleri Belh’e çeviren sebep nedir?. 

Bunun üzerine Şeyh onlara şöyle cevap verdi: 

“Ey müritler, biliniz ki dervişler ruhsata tabidirler, vakitle muhkayyettirler. Derviş ölü biridir. Teneşir 
üzerindeki meyyit gibidir. Hiçbir seçim hakkı yoktur. Bu evvelde de böyle idi sonra da böyle olacaktır.”

Sonunda Şeyh Belh’e ulaştı. Belh eşrafı ve büyükleri kendisini istikbale geldiler (Tezkire, 1998, 
ss. 313-317).

2.20. Şeyh Ebu Said Rumî

Şeyh Ebu Said kaddesallâhü sırrahu’l-azîz hilafet mesnedine oturmuştu. Halvette olduğu bir 
gün kaylule yapıyordu. Rüyasında piri Şeyh Abbas’ın yanına geldiğini gördü. Şeyhi ona şöyle diyordu: 

“Ey Ebu Said, artık ömrünü tamamlıyorsun, Mekke’ye gitme zamanın geldi, senin toprağın orada.” 

Uyandığında bu habere çok sevindi ve şöyle dedi:

“Elhamdülillah dedi. Ne mutlu bana ki ahiret menzilim o topraklara yazılmış.” 

Aynı gün Mekke’ye sefer eyledi. Hiçbir sorun yaşamadan ve süratli bir şekilde kutsal topraklara 
ulaştı. Kâbe’yi tavaf etti, umre yaptı. Üç gün orada kaldı. Her gün bir umre yaptı. Dördüncü günün 
sabahı tavaf yaparken kulağına bir ses geldi: Bu ses ona şöyle diyordu: 

“Ey Ebu Sait, müjdeler olsun, Mescid-i Haram’ın halvetinde sana menzilet verdim.”

Bu müjdeyi duyunca şükür secdesine kapandı. Hz. Peygamber’e sayısız salavat getirdi. O 
günün sabahı Allah’ın evinin yanında Hızır Aleyhisselamla karşılaştı. Onu derk etme saadetine eriştiği 
için Allah’a şükr etti. Onu görünce ne yapacağını, nasıl davranacağını şaşırdı. Bir sesi duyuldu. Bu 
ses şöyle diyordu: 

“Ey kulum, bu Allah dostunu Mescid-i Haram’ın arkasında defn et.” 

Hızır Ebu Said’i Mescid-i Haram’ın arka yerine götürdü, zemzem suyu ile yıkadı, tertemiz bir 
kefen giydirdi. İkiyüz kişilik bir cemaatle onun namzını kıldırdı. Namaz kılanlar içinde yirmi yedi veli 
bulunuyordu (Tezkire, 1998, ss. 320-322).

2.21. Şeyh Muhammet Attâr 

Şeyh Muhammet Attâr kaddesallâhü sırrahu’l-azîz sehavette maruftu. Cevanmertti. Ticaretle 
meşguldü. Bir gün oturmuş düşünüyordu. Yanına Hazreti İbrahim’in geldiğini gördü. Ona şöyle dedi: 



275

Edeb Erkan

“Ey Şeyh Muhammet, artık bizim yanımıza gelme vaktidir, yarın omuzlarına daha fazla yük yüklenmeden 
yola çık, ehlin ve îyalin seni dünya işlerine boğmakta, buna mahal verme, yola çık.” 

Şeyh birden kendine geldi. Vakit kaybetmeden evine giderek ailesinden hacc için izin istedi. 
Hâce Melik’ten de izin aldı. Hâce Melik büyük oğlunu onun yanına kattı. Bu iki zat, birbirine arkadaş 
olup Mekke’ye doğru yola koyuldular. Yol iki ay sürdü. Sonunda hacılara yetiştiler. Hacılar gelen yeni 
yolculara son senelerde bir tehlike ortaya çıktığını, bir ejderhanın peyda olduğunu, hacıları helak 
ettiğini söyledi. Her yıl alınan önleme rağmen ejderhayla baş edemediklerini ifade ettiler. Bunun 
üzerine Şeyh şöyle dedi: 

“Allah’a tevekkül edeceğiz.” 

Yola devam ettiler. Otuzbeş gün sonra bir yere ulaştılar. Burası ejderhanın meskeniydi. Onu 
uzaktan gördüler. Ejderha birden hacıların üzerine saldırdı. Hacılar hep bir ağzıdan feryat etmeye 
başladı. Şeyh şöyle dedi: 

“Ey erenler, üzülmeyin, Allah her şeye kadirdir. Kullarını bu zalimin elinde bırakmaz.” 

Bunu söylüyor aynı zamanda sakinliğini de koruyordu. Ejderhanın yaklaştığını görünce 
yavaşça önüne çıktı. Ona elleriyle durmasını işaret etti. Ejderha hiç bir şey yapmadan bekliyordu. 
Şeyh ona biraz daha yaklaştı, Allah’ın izni ile ejderhanın ağzına kadar gitti. Bir nefeste ejderhayı yuttu. 
Ardından yine kendi suretine büründü. Müslümanlar ejderha belasında halas olmuşlardı. Kısa sürede 
Mekke’ye ulaştılar (Tezkire, 1998, s. 337).

Hacılar burada Harem’in etrafında ne var ne yoksa hepsinin Şeyh’e selam verdiğine şahit 
oldular. Şeyh bu lutufun kendisine bahşedilmesine oralı olmadı. Dervişlerden biri şöyle dedi: 

“Ey Hâce, tüm mahlûkat sana tazimde bulundu, selam verdi, sen onlara bakmadın bile.” 

Şeyh şöyle dedi: 

“Benim istediğim başka bir şeydi de ondan bakmadım, kastım olmayan şeye niye bakayım ki.” 

Tavafını bitirdi. Daha sonra Hanefi Makamı’nın arka kısmına geçip oturdu. Birden bir gaybet 
yaşadı. Kendini Mekke’nin banisi olan zatın yanında buldu. Eline bir sofra almıştı, Ona şöyle diyordu: 

“Ey Şeyh Muhammet, Bu sofrayı al, Halil İbrahim’in sofrasıdır bu.”

Şeyh sofrayı aldı ve sonra da şöyle dedi: 

“Elli yıl ömrün var, bu müddet zarfından Allah’ın kullarına Halil İbrahim sofrası kuracaksın, herkese 
ekmek dağıtacaksın.”

Şeyh kendisine geldiğinde karşısında büyük oğlu Hâce Ebul Kasım’ı buldu. Kâbe’ye karşı 
durmuştu. Şeyh ona nazar kıldı. O da nazar aldı. Oğlu o andan itibaren gayb işlerinde keşfe nail 
olmuştu. Şeyh Mekke’den Bağdat’a doğru hareket etti. Yol boyunca her gün iki kere sofra kurdurdu. 
Kafilede ne kadar hacı varsa bu sofrada doyuyor, yapılan onca ikrama rağmen yemek bitmiyor, zerre 
noksan olmuyordu. Şeyh Bağdat’a ulaşmıştı. Şehir halkı onu görmeye gelmişti. Ona şöyle dediler: 

“Ey Şeyh, burada bir müddet eyleş, sana hizmet edelim, burada ne kadar kalmayı düşünüyorsun, senin 
mis kokunu içimize çekelim, sohbetinden istifade edelim.”

Şeyh Bağdat halkının ısrarlarına dayanamayarak bir müddet bu şehirde kalmaya karar verdi. 
Dört ay kaldı. Burada dörtyüz kişiyi iradetine kabul etti. Onun Bağdat’ta çok fazla müridi olmadı. 
Bunun yerine her gün halka sohbet verdi. Nicedir ki şehir halkı böyle yüce bir zatın özlemi içindeydi. 
Şeyhin nefesi öyle güzel bir koku saçıyordu ki, gelenlerin burnu bu güzel kokudan bayram ediyordu. 
Bu sebeple kendisine Attâreş denildi.

Şeyh dört ay sonra “Vatan sevgisi imandandır” hadisi mucibince yola koyuldu. Bağdat’taki 
müritlerinin arasında Şeyh Muizziddîn adında bir derviş vardır. O nahif yapısı ile hilafeti herkesten 



276

Edeb Erkan

çok hak ediyordu. Şeyh onu kendi yerine halife olarak bıraktı. İrşad ve icazet ruhsatı verdi. Ardından 
da vatanına yöneldi. Yolda bir ay babasının doğum yeri olan Hisar kentinde kaldı. Daha sonra da bir 
müddet Ferhar kentinde, Hâce Melik’in hizmetinde bulundu. Hâce Melik o geldikten üç ay sonra 
vefat etti. Şeyh çok kalabalık bir topluluk eşliğinde onun tabutunu taşıdı, namazını kıldırdı cenazesini 
toprağa verdi (Tezkire, 1998, s. 338).

2.22. Şeyh Sem’an Semnanî

Şeyh Sem’an Semnanî, kaddesallâhü sırrahu’l-azîz meşhur bir vezirdi. Padişahların 
başdanışmanıydı. Büyük bir söz ustasıydı. Aynı zamanda hafızdı. Bir gün sultana şöyle dedi: 

“Ey Padişahım, artık bana ihtiyacın kalmadı, Mekke’ye gitmem için bana ruhsat ver.” 

Padişah şöyle dedi: 

“Ey Şeyh, ben de seninle geleyim.” 

Şeyh şöyle deyince: 

“Memleketini kime bırakacaksın” 

Padişah ona şöyle dedi: 

“Gökyüzü ve yeryüzünün hâkimine bırakacağım. Oğlumu da yerime vekil tayin edeceğim.”

Bunun üzerine Şeyh ona şöyle dedi: 

“Padişahım, bu iyi bir hayal, ama olmayacak bir şey. Senin burada kalıp kullara hizmet etmen gerekir, 
senin buradaki varlığın oraya gitmenden daha önemlidir. Zira ki sen hacca gidince sadece bir evi tavaf 
edeceksin, ama burada yüzbinlerce ev var. Bu evler senin ülkende yaşayan insanların kalbi. Onların 
kalbine şifa ver. Onları tavaf etmen Kâbe’yi tavaf etmenden daha hayırlıdr.” 

Şeyhe bir şey demeyen sultan gitmesi için berat verdi. Şeyh bunun üzerine kalktı kıble 
yönüne döndü. Padişah’a kaşlarının arasına bakmasını söyledi. Padişah kaşlarının arasında Kâbe’yi 
müşahede etti, Şeyh şöyle dedi: 

“Padişahım, şimdi de tavaf et.”

Hazretin bu sözü üzerine padişah tavaf etti. Şeyh şöyle dedi: 

“Hanene dön.” 

Bu sesle padişah kendine geldi. Kâbe’den döndü. Padişah ona şöyle dedi: 

“Ey yüce zat, sen de oradaydın, neden tavafı terk ettin? Orada bana rehberlik edecektin, neden ayrıldın.” 

Bunun üzerine Şeyh Padişah’a şöyle dedi: 

“Sebebi sözümüzün eri olmamızdır. Sözüne hilaf etmek derviş kârı değildir. Öte yandan Kâbe zaten 
benim elimin içindeydi, onu nasıl tavaf edecektim ki.” 

Bunu duyan padişahın içi rahatladı (Tezkire, 1998, s. 349).
Şeyh otuz dervişi ile birlikte Mekke’ye doğru yola çıktı. Beş yılını yollarda geçirdi. Hangi 

şehirden geçse orada duruyor, devlet erkânı tarafından ağırlanıyordu. Geçtiği her kentte kendilerine 
büyük saygı gösteriliyordu. Her gittiği kentte Üveysilik yolunu anlatıyordu. Kâbe’ye yaklaşmıştı. Tam 
gireceği esnada beş gece daha yolda kalması ilham olundu. Oysa kendisi bir an önce tavaf etmek 
istiyordu. Şeyh bu emre şaşmış kalmıştı. Beş yıldır zaten yoldaydı, neden şimdi girişine izin verilmiyordu 
da beş gün daha beklemesi gerekiyordu. Bu gecikmenin hikmetini bir türlü anlayamıyordu. 

Bu düşünceler içindeyken kendisine gaipten bir ses geldi. Bu ses ona şöyle dedi: 



277

Edeb Erkan

“Ey Sem’an, beş gün beş gece girmeyecek bekleyeceksin.” 

O şöyle dedi:

“Ey yaradanım, sen bilirsin, ben ne yaptım, hangi kuluna yetişmedim de beni beş gün burada 
bekletiyorsun.”

Ses ikinci kez duyuldu, şöyle dedi: 

“Ey Sem’an, bil ki bu senin iyliğin için, sabrından dolayı sana keramet ve velayet mertebesi verilecek. 
Fakat bir şey yaptım, gelirken Allah’ın has bir kulu şehirden geçeceğin haberini almış, bunu öğrenir 
öğrenmez karşılamak için evinden çıkmıştı. Sana gelmek için ne kadar acele ettiyse de yetişemişti. Bu 
kul iradetten mahrum olarak evine döndü. Bu beş günlük gecikme onun kalp kırıklığının cezasıdır.”

Şeyh özür diledi, taksirlerini bildirdi. Özrü kabul oldu. Şeyh şöyle dedi: 

“Ey Rahman olan Allah’ım, ömrüm olursa dönüş yolunda ona tam zamanında yetişeceğim, bir müddet 
onun hizmetinde bulunacağım.”

Altıncı gün işaret geldi ve beşaret oldu. Ses Şeyh’e şöyle dedi: 

“Ey Sem’an, artık hiç kimse senin Kâbe’ye girmene mani değil, gidebilirsin.”

Şeyh otuz dervişi ile Kâbe’ye girdi, tavaf etti. Altı kere şavt etmişti ki kulağına bir ses geldi. 
Bu ses şöyle dedi: 

“Ey Sem’an, seni görmek isteyen o kişinin evinin nerede olduğunu sormadın.” 

Şeyh tavafını bir müddet durdurdu. Sonra tekrar şavtına döndü. İbadet tamamlanınca 
dervişlerden biri şöyle sordu: 

“Ey Aziz, yedinci şavtta durmanın sebebi neydi.” 

Şeyh şöyle dedi: 

“Öyle gerekti.”

Son gün gelmiş çatmıştı. Şeyh tek başına bir tavaf yapmak istedi. Gördü ki Kâbe bomboştu. 
Hemen has tavafı yerine getirdi. Bu defaki has tavafla çok güzel neticeler elde etti. Ansızın kulağına 
bir ses geldi. Ses ona şöyle dedi: 

“Ey Sem’an, tavaf yapmanı geciktirme sebeplerimizden biri de has tavafın sana nasip olmasıydı.”

Bu sesten sonra Şeyh mutlu oldu ve Medine tarafına yöneldi. Sabah vakti yola çıkmaya 
karar verdi. Medine’ye ulaştığında hemen ravzayı tavaf etti. Bir yıl Medine’de kaldı. Döneceği gün 
dervişlerden biri vefat etti. Şeyh o gün kaldı. Dervişi asıl menziline uğurladı. Ertesi gün yola revan 
oldu. Halep’e ulaştı (Tezkire, 1998, s. 353). 

Halep’teyken aklına verdiği söz geldi. Aklından tamamen çıkmıştı. Oysa yarım gün yol gitmişti 
bile. Burada kendisine sözü hatırlatıldı ve şöyle seslenildi: 

“Ey Sem’an, sözünde durmadın, Allah’a verdiğin sözde nasıl olur da vefa etmezsin, sen dememişmiydin 
ki dönerken tam vaktinde filancaya yetişeceğim?” 

Şeyh üzüntüye gark oldu. “Ey Rabbim nefsime zulmettim” mealindeki Araf suresi 23. ayeti 
okudu. Hemen geri döndü. Altı gün didindi uğraştı ve sonunda dervişin evini buldu. Karşısında sarı 
benizli, zayıf halli bir düşkün duruyordu. Gözlerinden yaş akıyordu. Şeyhi görürü görmez ayaklarına 
kapandı. Şeyh onu yerden kaldırdı, yüzünü gözünü sildi, öptü ve ona sarıldı. Şeyh da ağladı, garibin 
gönlünü aldı. Onu müritliğe kabul etti. O gün dönmeye karar verdi. Ne var ki yine kulağına bir ses 
gelmişti. Bu ses ona şöyle dedi: 



278

Edeb Erkan

“Ey Sem’an, bu kadar acele etme, Allah dostu senden razı olmaz.” 

Şeyh kendisine işaret verilinceye kadar bu yüce gönüllü dervişin evinde kaldı. Onun eğitimi 
ile meşgul oldu. Bir süre sonra bir ses daha geldi. Bu ses ona şöyle diyordu: 

“Ey Sem’an artık gidebilirsin.” 

O gün yola çıktı. İki gün gitti. Gökyüzü kararmaya başlamıştı. Yolu kaybetti. İki ay çölde 
kayboldu. Yemeksiz, susus, yönsüz dolandı durdu. Fakat Rabbi onu birgün bile yalnız bırakmamıştı. 
Bu duruma daha fazala dayanamayan Şeyh ağlayarak şöyle dedi: 

“Ey kaybolmuşlara yön veren Allah’ım, daha ne kadar böyle izsiz yolsuz, çaresiz kalacağım.”

Bunun üzerine Cenab-ı Hak ona şöyle diyordu: 

“Ey Sem’an, üzülme, bu bir kayboluş değil, aksine hidayeti buluş. Kemale ermenin ve inayetin ta kendisi. 
Bir gün daha tahammül et.”

Şeyh bu haberi duyunca çok sevindi. Eşeğini daha hızlı sürmeye başladı. Dervişlerine şöyle dedi: 

“Üzülmeyin, Allah bizi bu yoldan kurtaracak, zira ki evliyaullah sebepsiz yere yol kaybetmez, mutlaka 
bunda bir hikmet vardır.” 

İki gün Lübnan Dağları’nda kaldılar. Burada Veysel Karanî’nin mukaddes türbesini ziyaret 
ettiler. Kutupların mukaddes ruhlarından istimdad ettiler. Hazreti şeyh bu ziyaretten çok mesud 
oldu. Dervişleriyle beraber on gün daha burada kaldı. Otuz derviş on gün boyunca yüce kutupların 
ruhlarının manevi eğitimine tabi oldu. Sayısız neticeler elde etti. Dervişler türbeyi tavaf ettiler. On 
birinci gün izin istediler. İşaret geldiğinde yola çıktılar. Şam’a döndüler. İki yıl Şam’da kaldılar. Buradan 
da memleketlerine dönmek için hazırlık yaptılar. Ülkelerinde hemşehrileri onları sevinçle karşıladı. 
Padişah Keyhüsrev vefat etmişti. Şeyh onun mezarına gitti, ziyaret etti. Ardından hanegahına döndü 
ve onu tebriğe gelenleri karşıladı. Dokuz yıl şeyhlik postunda oturdu (Tezkire, 1998, s. 357).

2.23. Şeyh Cemaleddîn Kedekî

Şeyh Cemaleddîn Kedekî kaddesallâhü sırrahu’l-azîz bin yediyüz makamın bulunduğu Kaşğar 
mülkünde yaşamıştı. Aslı Kedek şehrindendi. Âlim bir zattı. Siyakat ilminde mahir idi. Padişahların 
fikir aldığı biriydi. Hacca gitmek için şehrinden yola çıkmış, buradan Almatu’ya gitmişti. Burada 
beş yıl kalmıştı. On gün daha kalıp Mekke’ye gitmek için yola çıkmıştı. Harameyn’e gelmiş, Safe 
ve Merve’de olduğu sırada gaybet etmiş, rical-i gaybe katılmıştı. Fakat zâhir âlemde bir kere daha 
Kedek’e dönmüş, müezzin olan oğlulları ile hasret giderdikten sonra yeniden sırra kadem basmıştı. 
Oğulları bu karşılaşmadan sonra babalarının vefat haberini halka duyurmuştu. Fakat bu ölüm dünyevi 
bir ölümdü (Tezkire, 1998, s. 359).

2.24. Şeyh Eyyub Hâce 

Fakîh Eyyub Hâce, kaddesallâhü sırrahu’l-azîz toprak ağası idi. Küçük yaşta yetim kalmıştı. 
Vâlidesine hizmet ediyordu. Bu arada ilim de tahsil etmiş, ömrünü halka hizmetle geçirmişti. Bir 
gün eviyaların desturyla Mekke’ye gitmek için yola çıktı. Kendisine kutsal topraklara gitme müjdesi 
gelmiş, Kâbe’yi tavaf etmek üzere şehrinden ayrılmıştı. Mekke’ye ulaşmış, burada Şeyh Hicazî ile 
mülakat etmişti. İki muhterem uhuvvet ahdi ile birbirine bağlanmıştı. Eyyub Hâce bu bağa binaen ona 
şöyle dedi: 

“Ey din kardeşim, benim senden bir isteğim var. Madem kardeş olduk memlekette ardımda bıraktığım 
bazı borçlarım var. Onları ödemeni istiyorum, borçları ödemeyi sana havale ediyorum, ayrıca bir de 
nezrim var, onu da sen yerine getir, artık benim yükümlülüğümden çıksın.”

Aralarında uhuvvet ahdi olduğu için Şeyh Hicazî, Hâce’nin vasiyetini kabul etmiş, onun 
borçlarını üzerine almıştı. Ona şöyle dedi: 



279

Edeb Erkan

“Ey Hâce, eğer sana bir şey olursa bütün borçlarını ben ödeyeceğim.” 

Bu söz üzere Eyyub Hâce yüreği ferah, kendini vererek haccını eda etmişti. Sonraki dokuz ay 
boyunca Mekke’de kalmış, ardından vilayetine geri dönmüştü (Tezkire, 1998, s. 365).

2.25. Şeyh Hüseyin Fazlî

Şeyh Hüseyin Fazlî, kaddesallâhü sırrahu’l-azîz zamanın ulemalarından biriydi. 
Hz.Emirelmüminin’in mukaddes terbiyesinde yetişmişti. Eyyub Peygamber’in sırtında idi. Kendisi Şam 
sadatındandı. Babası Kaşğarlıydı. Zamanında Şam’a gelmiş, burda kalarak birçok mürit yetiştirmişti. 
Kerametleri herkes tarafından biliniyordu. 

Şeyh Hüseyin Mekke’ye gitmeye niyet emişti. Yetmiş talebesi ile yola çıkmıştı. Mısır’a 
ulaşmıştı. Mısır uleması daha önceden Türkistan tarafından bir âlimin geleceğini haber almıştı. Bu 
âlimin bâtın ilimlerini bilen bir zat olduğunu duymuşlardı. Aralarında onu ziyaret etmelerinin gerekli 
olduğu, Şeyh’in hizmetine olmalarının şart olduğunu konuşuyorlardı. Şeyh’i mülakata gelen ulema 
arasında biri edepsizlik etmiş, Şeyh’e hakaret nazarı ile bakmış, onu küçümseyerek küstahlık etmişti. 
Ona manalı manalı imanın aslının ne olduğunu sormuştu. Şeyh durumu sezmiş, cevap olarak 

-“İman sırta yüklenen bir çuval undur”, şeklinde ibretlik bir cevap vermişti. Cevabı ulema 
arasında alay konusu haline gelmişti. Şeyh usulca şunu söyleyerek yanlarından ayrılmıştı: 

“Sorunun cevabını Mısır’dan çıktığım gün anlarsınız.”

İlerleyen günlerde Mısır’da öyle bir kıtlık baş vermişti ki, insanlar birbirini yemeğe başlamış, 
dini imanı unutmuşlardı. İşte o zaman bir çuval buğdayı ve imanın ne olduğunu anlamışlardı. Bu arada 
şeyh Mekke’ye ulaşmış, tavafını bitirmişti. Tavaf esnasında bir ses duymuş, bu ses ona şöyle diyordu: 

“Ey Hüseyin Fazlî, senin yüzünden Mısır halkı helak oldu, kalanlar da helak olmak üzere. Çabuk oraya 
dön, Allah’ın kullarını bu beladan kurtar, yoksa çok daha büyük sıkıntılar baş gösterecek.” 

Şeyh bu sesi duyar duymaz şöyle dedi: 

“Ey Allah’ım buna ne sebep oldu, neden oraya döneyim, kimi kurtarayım.” 

Ses ikinci defa ona şöyle dedi: 

“Senin onlara verdiğin cevap yüzünden oraya Allah bela yağdırdı.” 

Şeyh çabucak yola koyuldu. Mısır yakınlarına ulaştı. Halk şeyhin geleceğini haber almıştı. Üç 
günlük yola, onu karşılamaya geldiler. Ayaklarına kapanıp af dilediler. Bütün halk yaşlı, kadın, çoluk 
çocuk hepsi hâcenin ayağına kapandı. Yüzlerini toprağa sürdü, hata ettiklerini söylediler. Ondan bu 
belanın kaldırılması içn dua etmesini rica ettiler. O da dua etti. Kıtlık bolluğa dönüştü. Bir daha da 
Mısır’da böyle bir kıtlık yaşanmadı (Tezkire, 1998, ss. 371-372).

2.26. Şeyh Hâce Şâdgâm 

Hâce Şâdgâm, kaddesallâhü sırrahu’l-azîz bâtın ehli bir zattı. İşinde mahirdi. Hindistanlıydı. 
Çocukluğunda anne babasından ayrı düşmüştü. Asli vatanından esir edilerek Belh’e getirilmişti. İki 
yıl boyunca Maçin yönünde giden bir kervanla seyahat ederek Belh’e gelmiş, bir hâcenin zimmetine 
verilmişti. Bir gün Şâdgâm’a sahibi Ebubekir söyle dedi: 

“Senden bir şey istiyorum.” 

Şâdgâm şöyle cevap verdi: 

“Ben sizin hizmetçinizim, buyurun, benden ne isterseniz yaparım.” 

Hâce Ebubekir şöyle dedi: 



280

Edeb Erkan

“Bana artık hac farz oldu. Gitmem gerek, ama kimseye güvenmiyorum. Her şeyimi sana emanet 
edeceğim, eğer ölmeden gelirsem seni azad edeceğim”

Şâdgâm şöyle dedi: 

“Benim gibi zayıf bir kula nasıl olur da her şeyinizi emanet edersiniz, ben buna ehil değilim, bunu 
kaldıramam.” 

Fakat Hâce Ebubekir ona aldırmayarak her şeyini bırakıp yola çıktı. Seyahati iki yol sürdü. 
Bazı sorunlar yüzünden Mekke’ye zamanında ulaşamamıştı. Tavafını bitirdiği bir gün bir köşede 
oturmuş, tefekküre dalmıştı. Aniden karşı taraftaki hacıların içinde Şâdgâm’ı görür gibi oldu. Gözlerine 
inanamadı. Kendi kendine şöyle dedi: 

“Acaba bu o muydu, yoksa benzettim mi? Öyle ya onun burada ne işi olabilir?” 

İyice bakınca onun Şâdgâm olduğuna karar verdi. Sırtına bir koyun budu yüklemişti. Yanına 
gitti. Şâdgâm birden kayboluverdi. Hâce Ebubekir onu ne kadar aradıysa da bir daha görmedi. Hâce 
kutsal topraklardan döndü (Tezkire, 1998, s. 390).

Hâce Ebubekir’in hacda olduğu ilk kurban günüydü. Şâdgâm Hâce’nin eşi Bibi’den bir kişinin 
koyununu keseceğini söyleyerek izin istemiş, Bibi de ona izin vermişti. Bu yüce zat evden çıkmış, 
yolda sırra kadem bastı. Yirmi dördüncü adımını attığı anda kendini Mekke’de buldu. Tavaf etti. Hâce 
Ebubekir’i bulmuştu. Onun kestirdiği kurbanın bir budunu alır almaz Bibi’nin yanına dönmüştü. Namaz 
vaktinden önce evde olmuştu. Butu getirmiş, Bibi ile birlikte yemişlerdir. Etin kemiklerini de bir köşeye 
atmışlardı. 

Aradan bir yıl geçmiş, Hâce Ebubekir ansızın eve gelmiş, Şâdgâm’ın nerede olduğunu 
sormuştur. Kendisine koyun kestiğini söylediler. Hâce oradakilere şöyle sordu: 

“Ben gittikten sonra Şâdgâm hiç evden ayrıldı mı, izin aldı mı? Hiç ortadan kaybolduğu oldu mu?” 

Yakınları kendisine şöyle dedi: 

“Hayır, sadece geçen kurban bayramında sabah namazına yakın bizden izin istemişti. Birinin koyununu 
keseceğini söyleyerek öğle namazına kadar gelmemişti.” 

Hâce şöyle sordu: 

“Peki, yanında bir şey getirmiş miydi?” 

Onlar şöyle dediler: 

“Evet, bir koyun budu.”

Hâce: 

“Peki, kemiklerini ne yaptılar” 

Onlar da:

“Falan köşeye attılar!” 

Hâce yerinden fırlamış, aramış ve kemikleri söylenen yerde bulmuştu. Kemiklere bakınca, 
onun Mekke’de kestiği kurban olduğunu hemen anlamıştı. Derin bir ah çekmiş ve şöyle demişti: 

“Ey Ebubekir, asıl işi meğerse Şâdgâm yapmış, asıl hacı o imiş, sen sadece menzilleri kat etmişsin.” 

Onun bu pişmanlığını duyan karısı: 

“Bu sözlerinle neyi kast ediyorsun?” 

Şeyh şöyle cevap vermişti: 



281

Edeb Erkan

“Ey Bibi, kurban günü Şâdgâm’ı hacıların arasında gördüm. Onu hemen tanıdım. Ama aklıma burada 
olabileceği gelmedi. Yine de şüphelenerek kendime ayırdığım payın kemiğine bir işaret bıraktım, delik 
açtım. Ona benzettiğim adama verdim. O kemik işte burada.” 

Bunu söyledikten sonra uzun bir sessizliği gömüldü. Sonra da kendinden geçti (Tezkire, 
1998, s. 391).

Hâce kendine geldiğinde o yüce zatı buldu. Ayaklarına kapandı. Ağlayarak dedi: 

“Ey Şâdgâm, sen yüce bir kişi idin, ben bu zamana kadar nasıl da senden gafil yaşadım. Artık seni 
kölelikten azl ediyorum. Hakkını helal et, beni kölen olarak kabul et”

Bu yüce zat şöyle dedi: 

“Ey Hâce, nedir bu halin, neden bana böyle şeyler söylüyorsun”

Şeyh olan biteni bir bir anlattı. Sonra da şöyle dedi: 

“Bütün bu olanların öznesi bir veliden başka kim olabilir”

Şâdgâm şöyle dedi: 

“Ey Hâce, doğrudur. Benim gerçekte iki sahibim var. Otuz yıl hizmette kusur etmedim. İki sahibime de 
hizmet ettim. Hiçbir zaman hakiki sahibimi yâd etmede geri durmadım. Mecazi sahibime otuz sabır 
gösterdim. Onun yanında mutsuz olduğum bir günüm dahi olmadı. Allah kerim ve rahimdir. Senin hacda 
gördüğün bu hakirin gerçek zatı olmasa gerek. Bu hakir senin bahsettiğin yolları bir günde nasıl gitsin 
gelsin” 

Hâce şöyle dedi: 

“Ey yüce zat, neden hala benden gerçek kimliğini saklıyorsun, ben kendi gözlerimle hakikati gördüm. 
Şundan emin ol ki bu gerçeği hiçbir yerde ifşa etmeyeceğim” 

Şâdgâm şöyle dedi:

“Ey Hâce, bir sürü kişiye söyledin bile, herkese anlattın”

Hâce ondan özür diledi ve bağışlanma talep etti. 

“Ey Hâce ben bir hizmetçiyim, benden nasıl böyle bir şey istersin, bu haddim değil.” 

Şâdgâm sahibinin artık kendisini mazur görmesini istedi. Tanındığını ve orada kalamayacağını 
belirterek evden ayrıldı (Tezkire, 1998, s. 393).

2.27. Hâce Tacu’l-Atayî Necefî

Hâce Tacu’l-Atayî kaddesallâhü sırrahu’l-azîz Necef şehrinin ayanlarındandı. Çocukluğunda 
iki defa Harameyn’e gitmişti. İkinci haccında yedi defa tavaf etmiş, sekizincisinde kendisine şöyle 
denildi: 

“Ey Tacu’l-Atayi on defa hac yaptın. Bu şehirde sayısız ilimlerle donandın. Artık Medine’ye gitmen gerek, 
orada bulunmalı ve ilminin zekâtını vererek halka fayda sağlamalısın.” 

Hâce bu ilahi işareti alınca Medine’ye gitti. Şehre on günde ulaştı. On birinci gün Medine’ye 
dâhil oldu. Ravza’yı tavaf etti. Bu esnada kendisine şöyle denildi: 

“Ey Tacu’l-Atayi, iki yıldan fazla Medine’de kalma, burada çok âlim var. Türkistan’daki halk çok muhtaç, 
sana ihtiyaçları var. Eğer dünya nimetini, izzet ve şerefini istiyorsan Medine’de kal, ahiret izzet ve 
şerefini istiyorsan Türkistan’a git. Türkistan halkının ilimden âlimden haberleri yok, dört gözle âlimleri 
beklerler, artık Medine’de eyleşmen doğru değil.” 

Hâce cesur bir çıkış yaptı, biraz da küstah bir tavırla şöyle dedi: 



282

Edeb Erkan

“Ya Rasulallah, ben zayıf bir kulum, benim senin ravzana özlemim bir başka, senin makamını görünce 
adeta pervaz ediyorum. Beni nasıl oralara gönderirsin.” 

Bunun üzerine Peygamber ona şöyle dedi: 

“Ey Tacu’l-Atayi itikadın tam, merteben yüksek, o yüzden seni Türkistan’a gönderiyoruz. Benden uzak 
olsan da benimlesin. Burada senin bulunman sevap, fakat asıl sevap orada olman, Türkistan’a gitmen 
gerek.” 

Şeyh gelen emre itaat etti. Uzun yıllar Türkistan’da insanlara hidayet yolunu gösterdi (Tezkire, 
1998, s. 411).

Tacu’l-Atayî’nin Hasan ve Hüseyin adında iki oğlu vardı. Bunlar daha yedi yaşlarında iken bazı 
sıradışı olaylar yaşamış, keramet göstermişlerdi. Şeyh sağlığında bu olağanüstülükleri müşahede 
etmiş bunun için Allah’a şükretmişti. Şeyh kısa bir süre sonra vefat etti. Bir gün büyük oğlu Hasan 
babasını rüyasında gördü. Rüyada babası kendisine annesi hayatta olduğu müdedetçe onun yanından 
ayrılmamasını öğütlüyordu. Annesine hakkın emri ulaştığında da kardeş Hüseyin’i alarak Mekke’ye 
gitmesini söylüyordu. Zira onun ve kardeşinin vefat edeceği yer Mekke idi.

Hüseyin on yedi yaşına geldiğinde annesi vefat etti. Onu babasının yanına defn etti. Yedi 
gün yanlarında kaldı. Ardından babasının vasiyeti gereği Mekke’ye gitmek üzere yola çıktı. Yanında 
babasının eğitiminden geçmiş yetmiş derviş vardı. Bir ay yol gittiler. Yolda haramilerle karşılaştılar. 
Haramilerle çetin bir çarpışma yaşadılar. Büyük oğul bu çarpışmada ön saflara geçerek, dua etti. 
Dervişler de âmin dedi. Henüz elleri duaya açıkken hakkın kudreti ulaştı, haramiler çil yavrusu gibi 
dağıldı. Müslümanlar bu tehlikeden kurtuldu. Birkaç gün daha yol gittiler. Önlerine bir şehir çıktı. 
Burada gecelediler. Şehre girdiklerine büyük bir hortuma yakalandılar. Bineklerine saldırı gerçekleşti. 
Devrişler bu ağır sınavlardan bezmiş, söylenmeye başlamışlardı. İki kardeşten bu belaların defi için 
dua etmelerini istemişlerdi (Tezkire, 1998, s. 418).

Yolda vahşi hayvanlarla karşılaşmışlardı. Hasan hayvanların önüne geçmiş ve onlara şöyle demişti: 

“Ey yırtıcı hayvanlar, Adım Hasan, ceddim hatırına buradan ayrılın, bu sizin yararınıza olacaktır” 

Bu ses üzerine vahşi hayvanlar kaçıp gitmişti. Bu esnada dervişlerden biri Hasan’a dil uzatmış, 
gücünün babasından geldiğini, babası olmasa aslında bir hiç olduğunu ima etmişti. Bu imayı anlayan 
Şeyh Hasan, gücünü Peygamber neslinden aldığını söylemiş, “Ben Allah yolunun rehberiyim, adımı 
Hazreti Rasul koydu diyerek yol boyu birçok keramet göstermişti. 

Hacılar Mekke’ye ulaşmış tavaf etmişlerdi. Bu esnada Şeyh Hüseyin’e işaret ve beşaret 
gelmiş, bir ses ona şöyle demişti: 

“Ey benim torunumun adaşı, torunum gibi maktel tavafı yapmalısın.” 

Bu emir üzerine yerinden kalkan Şeyh Hüseyin dervişleri ile birlikte Kerbela’ya gitmiş, burada 
bir tavaf daha yapmıştı. Bir gece burada kalmışlardı. Ertesi sabah Şeyh Hüseyin vefat etmişti. Dervişler 
onu Kerbela’da defnetmişlerdi. Fakat kabrin üstünü kapatmamışlardı. Şeyh Hasan ise Mekke’de 
kalmıştı. Dervişler Mekke’ye dönmüş, Şeyh Hasan erenleri ile birlikte on yıl daha Mekke’de kalmış, 
sonunda o da burada vefat etmişti (Tezkire, 1998, s. 419).

Sonuç

XVII. asırda Ahmed b. Sa’deddîn el-Özgeni Nemengani tarafından kaleme alınan Tezkire-i 
Buğra Hanî adlı eser Üveysîlik tarihi kaynakları arasında önemli bir yere sahiptir. Farsça yazılan bu 
tezkire Üveysî şeyhlerinin hayat hikâyesi ve menkıbelerini ele almaktadır. 

Eserde Üveysi şeyhlerinin hacca karar verişte ilahi bir çağrıyı esas aldıkları, tavafın ibadetin 
tamamı içinde en çok vurgulanan öğe olduğu görülmeketdir. 

Şeyhlerin tevekkül esasına binaen yolculuğa başladığı, hem zâhiri hem de tayy-i mekânla 
bâtıni seyahatler gerçekleştirdiği anlaşılmaktadır. 



283

Edeb Erkan

Üveysilerin hac rotalarında diğer tarikatların rotalarına göre bazı farklılıklar olduğu, çoğu Orta 
Asya’dan gelen şeyhlerin Kudüs yakınlığında Tell Kutbiyye denilen yere gelerek Veysel Karanî’nin 
türbesini ziyaret etmeye gayret gösterdiği anlaşılmakatdır. 

Ayrıca gidiş ve dönüşlerde Semerkand’da bulunan Kusem bin Abdullah’ın mezarını ziyaretin 
sıklıkla gerçekleştiği görülmüştür. 

Eserde şeyhlerin bu yolculuklarına dair doğrudan bir tarih ve rota verilmemiş, buna rağmen 
klasik hac güzergâhlarından yola çıkarak bazı tahminler yürütülmüştür. 

Hacılar arasında yol alan Üveysi şeyhlerinin kervana bereket getirdiği, onların tükenmeyen 
ikramlarından hacıların nasiplendiği, hacıların şeyhlerin maddi ve manevi gözetimi altında güvenle 
yol aldıkları görülmüştür. 

Sonuç olarak kafilede Üveysi bir şeyhin varlığının tüm yolculuğun seyrini değiştirdiği 
anlaşılmıştır.



284

Edeb Erkan

Kaynaklar / References

Alemdar, E. T. (2021). “Geç Dönem Doğu Türkçesiyle Yazılmış Tezkíre-i Süt Bibi Padişah”, Konya, 
Selçuk Türkiyat, (53), ss. 59-82. https://doi.org/10.21563/sutad.1052198 

Anonim. (1998). Tezkire-i Buğra Han (Tezkire-i Meşayih-i Üveysîyye) ez Sedey-i 10. hicri, Tashih: Dr. 
Muhammed Munir Âlim. Merkez-i Tahkikat-i Farsiy-i İran ve Pakistan.

Herevî, N. M. (1380). “Üveysîyye”. Dairetü’l Mearif-i Bozorg-i İslami, Cild 10, ss. 458-460. 
Ocak, A. Y. (1982). Veysel Karani ve Üveysîlik, Dergâh Yayınları.
Tosun N. (2012). “Tasavvufta Üveysîlik ve Üveysî Sufilere Dair Menakıbnameler”, Uluslararası Veysel 

Karanî ve Manevi Kültür ve Mirasımız Sempozyum Bildirileri, ss. 15-21. 
Tosun, N. (2012). “Üveysîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cild 42, ss. 400-401.
Turay Doğan, E. (2018). “Sûfîlerin Hacca Dair Görüş ve Orjinal Katkıları”, Turkish Studies, Cild 13 Sayı 

25, 231-252. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.14252 
Turay Doğan, E. (2019). “Sufilerin Hac Yolculuğu”, Turkish Studies - Comparative Religious Studies, 

Cild 14, Sayı 1, 97-140. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.15045

https://doi.org/10.21563/sutad.1052198
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.14252
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.15045

